# بس العالم العالم

# مدخل إلى المحث

### يقول رسول الله مِتَالِيَّةٍ :

. لتتبعن سان من قبلكم شبرا بشبر وذراءاً بذراع حتى لودخلوا جحر ضب لدخلتم. • • • •

ويقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب: , إنما ستنة من عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية ، إن أخطر الاخطار التي تواجه المسلمين اليوم : خطر التغريب . والتغريب هو حمل المسلمين والعرب على قبول ذهنية الاستسلام والاحتواء والتحرك من داخل دائرة الفكر الوافد تحتلف في أنها (وليس من داخل عقلية الغرب نفسه) ودائرة الفكر الوافد تحتلف في أنها تحشد الشيء وضده ، وتسوق المذاهب المتعارضة كلها في خضم جارف (وجودية وماركسية ولييرالية وهيبية ولا معقولية) حتى تسقط النفس الإسلامية ويسقط العقل الإسلامي صريع الخلاف والاضطراب ويتشكل إحساس بالسلبية المتلقة والعدمية . والهدف من حملة التغريب هو إخراج المسلمين من دائرة فكرهم والعدمية . والهدف من حملة التغريب هو إخراج المسلمين من دائرة فكرهم عليق شعوراً بالقص في نفوسهم وذلك بالتأثير في النفس والمزاج والروح عليا لخلق لمعا في الأحراج المسلمين المنافق الإسلامي لاخراجها جميعاً من مفاهيمها ومواريثها وفرض أعراف جديدة عليا خالفة لها في الأحل مباينة لها في الجذور . وفي مواجهة هذا علينا أن حرف بأن عناك عالمين منفصلين ؛ قد يؤثر أحدهما في الآخر والكنهما لا يمزجان أبداً ولا يخضع أحدهما للآخر ، ولا يستوعب أحدهما الآخر ولا يحتويه ، هما عالم الإسلام المتمتر بطوابعه ومفاهيمه وقيمه وعالم الغرب .

والفكر الإسلامي له من جذوره العميقة وأصوله العريقة ما يجعله قادراً دوماً على التماس التجدد دون أن يفقد الأصالة . والخطر كله يتمثل في بعض المفكر بن من العرب الذين يفكرون من داخل دائرة الفكر الغربي ويتحركون خارج إطار الفكر الاسلامي ومن هنا تأتي أخطاؤهم ويأتي عجز نظرتهم عن

أن ترى الآفق الواسع الممتد. أن هناك مهجاً: لا هو غربي ولا هو إسلامي ، وإنما هو مهج ذائف صفحته الهودية التلمودية الصهيوية وكشفت عنه بروتو كولات صهيون قد أعد خصيصا لإدخال العرب والمسلمين هيه ، فإذا دخلوا أحكم عليم كالسجن فلا يصلون إلى شيء ، لا إلى معطيات الفكر الغربي ولا إلى أصولهم الأصيلة وإنما يذوبون هكذا في غير ما أفق ويدرون في غير ما سماء . إن مناهج العلوم والنفس والاجهاع والسياسة والاقتصاد التي يقدمها لذا الغرب تنقصها العلوم والنفس والاجهاع والسياسة والاقتصاد التي يقدمها لذا الغرب تنقصها إضافات ، الأولى : طابع التكامل و جمع بين العقل والقلب والمادة والروح والدنيا والآخرة . والثانية : الدور الطليعي الذي قام به المسلمون في بناء هذه والدنيا والآخرة . والثانية : الدور الطليعي الذي قام به المسلمون في بناء هذه المناهج يوم أن كانت موجهة إلى الحق وإلى الحق وحده وقبل أن يلتهمها الالحاد ثم تستقطبها الصهود تيه العالمية إن هناك محاولات جادة لتقديم ثلاثة مناهج الفكر الإسلامي تحتاج إلى يقظة ومواجهة :

۱ حما يسمى علم مقارنات الاديان الذى يقوم بأحكام مسبقه إلى تفضيل
 الاسبق والاول وهذا يستهدف الانتقاص من الدين الجامع الخاتم وهو الإسلام

٣ – ما يسمى علم الانتربولوجيا : وهو خاص بدراسة الشعوب البدائية وهدفه استخراج مفاهيم وقيم تعارض الكتب الساوية وإعلاء شأن الاساطير والسحر والتنجيم القديم وإعلاء شأن العنصرية والدماء :

ما يسمى العلوم الاجتماعيه بالاضافة إلى نظرية فرويد وتستهدف إلغاء
 طابع الفطرة الاصيل في الاسرة ورد دوافع الإنسان إلى الجنس وإلى الطعام .

وتسيطر الصهيونية اليوم على هذه العلوم والدراسات فيه تحقيق أمدافها التي أوردتها يروتوكولات صهيون.

وتستهدف محاولات التغريب البوم أهدافا متعددة :

أولاً : محاولات إسقاط أسس وقيم وفرائض أساسية كالجهاد مثلاً .

ثانياً : محاولات تحريف التاريخ والنصوص الإسلامية كإسقاط رحلة سيدنا إبراهيم عليه السلام إلى الجزيرة العربية .

مَالِثُنَا : محاولة إضافة أشياء ليست أصيلة كالإسرائيليات .

رابِماً : محاولة الفصل بين الآدب والقدكر ، واللغصة والمجاها والدين والمجتمع .

خامساً : محاولة تمويه الهيم بأعلاء القانون الوضعير عليم الثمريعة . سادساً : إثارة النعرات الاقليمية والعنصرية بالدعوة للله والنجيزية .

سابعاً : محاولة التمويه بخلط الآخـلاق الإسلاميـة المصدر بالعادات والتقالية التي هي من صنع المجتمع .

ثامناً : محاولة ناليه المقل أو قديس العلم أو الدعوة إلى عبادة البطولة .

 $(\Upsilon)$ 

إن الهدف هو الحيلولة دون استئناف المسلمين حياتهم الاجتماعية على أماس الإسلام وذلك عن طريق تركيز المفاهيم الوافدة والتشكيك في العقيدة الإسلامية وتشويه التاريخ والتراث الإسلامي في سبيل تأكيد التبعة وفقدان الذاتية وقد آن للعرب والمسلمين أن يتحرروا من هذ المخطط الرهيب بألمهم والعمل . إن الطريقة المثلي للتحرر من الزيف والحطأ من النفسيرات المدخولة: ومن التحريفات والاساطير وأخطاء التهاويل هو شيء واحد: هو التماس المصدر الاصيل وهو اقرآن .

هذا المصدر الثابت الموثق الذي لايأنيه الباطل من بين يديه ولا من سخلفه ، فهو السور المتين والحائط الصامد الذي يعتصم به المسلمون في كل أزمة وكل جرلة ومن عل غزو فدكري أو تحدي سياسي أو استهد في الجنماعي ومنهج الإسلام في القرآن هو أعلى نموذج للمنهج العلمي الأصيل، فهو يدعو إلى إنكار الظن وتحقيق الغرض ونني الاسطورة والحرافة وأبعاد الوهم والهوى والمطالبة بالبرهان والدلبل.

(٣)

إن قواعد المكر الإسلامي الاساسية قد بدأت ونمت في حياة لرسول

صلى الله عليه وسلم مستمدة من القرآن وإن هذه القوا د لم تتغير من بعد ولام تجر إضافة شيء اليها فظلت قيمها الاساسية كما جاء بها وحى السهاء (القرآن) وسنن الذي في تفسيرها وتطبيقها وإنما جرت حركة العمل من داخل الإطان الذي رسمه القرآن، ولقد كان إنصال المسلمين بالفلسفات اليونانية والفارسية والهندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الإسلام ودهزيمة اليونانية والفارسية والهندية أو الغزو الفكري كما نسميه بلغة المصر.

وبقيت الحقائق الأساسية قائمة :

أولا: إن الإسلام ليس دينا كسائر الاديان ولسكنه حركة إجتماعية واسعة تشمل الاعتقاد والمجتمع والدولة ومختلف نظم الافتصاد والسياسة والاخلاق وأن ميزة الإسلام: أن نظرته كلية شاملة وأنه لم يجزى الحياة بل نظر اليها نظرة جامعة مكاملة كما نظر إلى الإنسان نفسه كوحدة نفسية وجسمية لاتنفصل .

ثانياً: القرآن كتاب الله ومصدر المنهج الإسلاى ، يرسم صورة شاملة للقيم الاساسية وأصول مناهج المعرفة والعلوم وسنن الحياة والكون والحضارات والمجتمعات حيث يربط البشرية والكون جميعا بخالقها وبعثها وجزائها.

ثالثاً: الرسول محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم (كان ولايزال وسيظل) النموذج الاسمى والمثل السكاءل والفائم أمام كل المجاهدين والمملحين والنوابغ قدوة حسنة وأسوة صادقة ، من نقطة حب الرسول إلى المتابعة له على طريق الحق .

وقد وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم أعظم إنارة تستهدف تحربر البحث العلمي من كل الزيوف :

و ثلاث من كن فيه فقد استكمل الإيمان:

١ – من إذا رضى لم يدخله رضاه فى الباطل ، ٢ – ومن إذا غضب لم يخرجه غضبه عن الحق ، ٣ – ومن إذا قدر لم يتناول ماليس له ، .

(()

إن الطريقة المثلى المتحرر من الزين والخطأ ومن التفسيرات المدخولة: من التحريفات والاساطير وأخطاء التأويل هي شيء واحد ، هي: النماس المصدر الاصيل موثقاً ثابتاً لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فهو محق: السور المنين والحائط العالى الذي يعتصم به المسلمون في كل أزمة وكل جولة غزو فسكري أو سياسي أو إجتماعي وقد رسم الإسلام في القرآن قاعدة المنهج العلمي فهو يدعو إلى إنكار الظن وتحقيق الغرض ونني الاسطورة والخرافة وأبعاد الوهم والهوى والمطالبة بالبرهان والدليل وبهذا المنهج الاصيل نقول: أنه قد أن للعرب والمسلمين أن يتحردوا من التبعية للنظريات الغربية أو المفاهيم الوافديدة وعليهم أن يفكروا بلغتهم وأن يتجاوزوا سارتر وفرويد وماركس ودوركايم.

وهلى المسلمين أن ينتقلوا من الإسلام إلى الإيمان ولابد أن ينكسر قيد التبعية ويتحطم قيد التقليد ويتحرر الفكر الإسلامي من الدائرة المغلقة التي فرضها عليه نفوذ المنهج الغربي الوافد ولابد أن يرتبط مفهوم والتقدم ، بمفهوم الاصالة ويتحرك من داخله ، التقدم بمفهومه الجامع: تقدما ماديا إومعنويا استمداداً من المنبع الاصيل ، وأن من أخطر الاخطار أن يدخل العرب والمسلمون في مواجهة مع عدوهم بمفاهيم وافدة وقيم مضللة وإعتقادات وثنية ولابد أن تفتح اللغة العربية أبوابها لاستقبال العلوم والتكنولوجيا بمختلف فروعها وأنواعها وهذا شرط أساسي لقيام نهضة حقيقية ، فلا بد أن تنصهر هذه العلوم في بوتقة اللغة التي هي فكر الامة ووعاء ذوقها وثقافتها ، ولن تستطيع أمة أن تخطو في مجال العلوم خطوة واحدة إلا إذا كانت مفاهيم العلوم داخل إطار لغتها .

(0)

ولقد دعا الاسلام معتنقيه إلى معارضة التقليد الاجنبي ، وحذر من

التشبه بالآخرين وحرص على أن نظل شخصية المسلم وفكره وحضاوته ومجنمه متميزة ، وأعلن لذلك حرباً لاهوادة فيها على التقليد وعلى التبعية وحكم على من تشبه بقوم بأنه قد انفصل عن أهله وأصبح من أهل القوم الآخرين . ودعا إلى إعلان القييز بين الآمم من حيث العادات والآخلاق . وكشف الاسلام عن مدى أثر التقليد فى فقدان الشخصية وأثر النبعية فى هبودية الفكر والعقل . وقد أكد المؤرخون بأن التقليد فى مراحل الضعف إنما يكون فى جوانب الهدم والاعلال ويتركز دائماً على الانهاك فى اللذات فضلا عن أن القوى الكبرى لانعطى للضعفاء أسرار عاومها ، وإنما تلهم بفتات الآهواء وبريق الرغبات التى من شأنها أن تحطم المقومات وتدمر النفس البشرية وتجملها غير قادرة دائماً على معارضة هذه المقومات وتدمر النفس البشرية وتجملها غير قادرة دائماً على معارضة هذه القوى الكبرى .

لذلك فإن الطريق الوحيد للأمم الى تحوطها الاخطار أن تظل دائمًا على تعبئة ومرابطة ومن هنا فإن الذين قالوا لنا : أن نسير سيرة الاوربيين ونسلك طريقهم لم يكونوا صادقين فى النصح والتوجيه .

وحين عمل الإسلام على تحوير أتباعه من التأثير الاجنبي بكل أنواعه، دعا إلى الحذر من الحرب النفسية التي يشنها أعداء الاسلام والتي تهدف إلى تغيير المعالم الاصيلة لعقيدتنا وفكرنا وثقافتها ومزاجنا الفسي .

ومن مفاهم التبعية ، إيجاد البديل في مواجهة الأصبل ، والامم العريقة التي تكامل فكرها لانكون عادة في حاجة إلى مفاهيم وافدة ، فإذا نظرت فيها فمن أجل أن تعرف أسلوبها وأهدافها ، مع تقديرالفارق البعيد بين منهج جزئي إنشطاري ومنهج متكامل جامع ، بين منهج رباني يستقطب النفس الانسانية من جميع أبعادها ومنهج بشرى عاجز عن الاستعرار والدوام ، ولقد رأينا كيف أن النظريات التي قدمها الغرب سرعان ما تصدعت وبان فسادها بمرور الزمز واحتاجت إلى إجراء تعديلات بعد تعديلات وهي في أغلبها تعديلات جوهرية ، ذلك أن تحول الزمن واختلاف البيئان يفسد النظريات ويصيبها بالعطب والاضطراب ويكشف

عن الفارق البعيد بينها وبين المناهج الربانية الثابتة ثبوت الفطرة وقد رأينا ذلك في الماركسية والفرويدية والوجودية ومن أخطر الاخطار أن تتخذ أمة الاسلوب الوافد أساوباً أساسياً لها مع اختلاف المفاهيم والمضامين التي شكلت هذا المنهج في أساسه ولقد احتاجت بعض المجتمعات إلى وضع مناهج للحياة (أيدلوجيات) لانها لم تجد مناهج في عقائدها ، أما المسلون فانهم ليسوا في حاجة إلى بناء مناهج بشرية وعندهم منهج محكم من صنع العلى الخبير ، الخبير بالنفس الإنسان ليضع لنفسه منهجا أن فسر الحياة تفسيراً مادياً ، وفسر علافات الإنسان ليضع لنفسه منهجا أن فسر الحياة تفسيراً مادياً ، وفسر علافات الإنسان تفسيراً حوانياً وأباح الربا وأطلق الغريرة وفلسف ذلك كله وأرضى به النفوس الصغيرة حين خالف به فطرة البشرية وحكم الله .

(7)

أن أخطر المحاولات التي تحتاج إلى الانتباه الوافر: هي محاولة وضع الإنسان في موضع تبرير القم الغربية باسم سماحة الإسلام وانفتاحه وقابليته للجديد ومسايرته لظروف الآمم والحضارات ، ولا ربب أن للاسلام قواعد كلية لا سبيل إلى النزول عنها وخاصة في مسائل الربا والحدود وعلاقة الرجل والمرأة وعلاقة الاسرة بالمجتمع ، كذلك فللاسلام أصول ثابتة في المعاملات . كل ذلك ليس موضع التبرير أو التأويل ، لانه هو الدعامة الصحيحة المعجتمع الإسلامي ، أما فيا عدا ذلك فإن هناك محاولات الاجتهاد ، هذا فضلا عن سعة الاطر ومرونتها التي تجعلها كفيلة بالصلاحية لكل البيئات والعصور .

والمعروف أن النظرية الغربية أياً كانت فى مجال الاقتصاد أو الاجتماع أو النفس أو الاخلاق هى استجابة لتحديات مجتمع بعينه، له مشاكله وأزماته وقيمه وعقائده، وقد قامت على مقياس ذلك المجتمع وحجمه، ومن خلال واقعه، فكيف تصلح لمجتمع غيره، فضلا عرائها قامت في مرحلة أزمة وضعف

وانحلال فى ذلك المجتمع ولم تكن من معطيات عصور القوة والبناء، فعلى المسلمين أن يتنبهرا إلى هذه المحاذير .

**(V)** 

هناك محاذير خطيرة تتضمنها دعوة التغريب وعلينا أن نكون واعين لأهدافها :

- هناك دعوة إلى نبذ الماضى والناريخ والتراث ، ووصفه بكلمة وقديم ، وهم من خلال هذه العبارة الغامضة يحاولون هدم الإسلام ، وفى نفس الوقت الذي يدعون فيه إلى نبذ القديم المتصل بالإسلام ، يدعون إلى أحياء الماضى الوثنى والجاهلي والسابق للإسلام والذي تلاشي تماماً ، ولم يعد له في ضوء الإسلام بقاء بعد أن سحق الإسلام فلول بابل والمجوسية والهنوصية والهلينية وتأليه البشر وعبادة الاجساد والبطولة البشرية .

وهناك دعوة إلى مهاجمة الفصاحة العربية والخطابة والشعر العربى وهى محاولة واضحة الهدف لأنها حين تقصد أحياء العاميات أنما تستهدف البيان القرآنى وخلق لغة أقل من مستواه حتى ينفصل المسلمون عنه ويعجزوا عن فهمه.

أن مفهوم البطولة الإسلامية لا يستمد أصوله من نظرية لم بروزو أو فرويد أو أممل لدوفيج ولكنه يستمد وجوده الحقيقي من أثر العقيدة والتربية الإسلامية فهي التي أعادت بناء الافراد من جديد بناء مستأنفاً كما حدت لعمر وسعد وخالد والخنساء وتقدير البطولة في الإسلام يوتبط بالعمل وليس بالفرد وليس في الإسلام بطولة تسوق صاحبها لحرب من أجل امرأة كما فعل (أخيل) في الياذة هو ميروس.

والبطوله فى الإسلام تقوم على تخليد الاعمال لا تقديس الابطال، والامر ما قال أبو بكر يوم أن اختار الرسول مرائج الرفيق الاعلى: من كان يعبد الله فإن الله حى لا يموت.

- أن أى حديث عن الصراع بين العلم والدين فهو عن دين غير دينناوعن أفق غير أفق فكرنا أو مجرى تاريحنا وعن محيط غير محيطنا وهى تحديات لم يعرفها الإسلام فى ناريخه ولا محتمعه .
- ليس فى الإسلام ما يقال من أن نشير العلوم والثقافات هو بديل عن التربية والتهذيب الخلقى ، ذلك لان العلم سلاح ذو حدين يصلح للمدم والتدمير كا يصلح للبناء والتعمير ، لا بد لكى يتحقق استعاله استعالا صحيحا ، من أن يتم ذلك فى إطار الاخلاق وخير الناس وعمارة الارض وتقوى الله ،
- وإذا قبل لما أن على للفكر العربي المعاصر أو الآدب العربي المعاصر أن يسكون مستقلا فلنسأل ، عما إذا يستقل ؟ هل يسنقل عن أصوله وجذوره ؟ هل استقل الغربي المعاصر عن جذورة اليو نانية والهلينية والمسيحيه الغربية؟وإذا كان الفكر الغربي يعلن أنه ل يفهم فهما صحيحا إلا إذا فهمت الأغريقية واللانينية فهل من عجب أن يستمد الفكر العربي من الإسلام ويستند إلى العربية .
- القول بأن كل دين قابل للتطور وملاءمة العصور لا ينطبق على الإسلام لأن الفكر البشرى هو وحده الذي يتطور ويطوره أهلة ليوافق العصور والازمان ، أما الدين الإلهي قان الخالق نبارك و تعالى قد أقامة فى أحكام وتقدير وجعلة قادزا على مواجهه أبعاد المجتمعات والعصور ، لقد وضعه الحق تبارك فى أطر واسعة مرئة قابلة للحركة والتجدد وأما القول بالتعاور فى مجال الاخلاق والشرائع فانه يجعل من الدين مجموعه من المبادىء النسبية التي المست حقائق مطلقة ، تتطور و نتطور إلى ما لانهاية وهذا ما لا ينطبق على الإسلام .
- . لقد فرق الإسلام بين الأخلاق من ناحية و بين التقاليد والعادات من ناحية أخرى ، فالأخلاق هي القيم التي رسمها الدين الحق وهي التي لا تتمرص للتحول أو التغيير (مفاهيم الحير والشر والحق والباطل) الابدية الثابتة ، أما العادات فهي من إنتاج المجتمع ولذلك يخطى مرجال العلوم الاجتماعية حديما يحكمون على الاخلاق حكمهم على العادات والتقاليد . ومن هنا نلحظ محاوله الاستعمار والغزو الفكرى في أعلام شأن العادات والتقاليد الموروثه لنرتفع إلى مكان قداسة القيم أو لكى تطغي على القيم الأخلاقية الاصيلة .

• أن ترتيب البعث على الحياة والموت ليس أمرا مستحيلا ولا متناقضا عقليا بل أن شبه الفنراض أن الموت هو نهابة الحياة هي التي تبعث الريبة والشك في النفس ف كيف ينتمي العالم دون أن يفصل في أمرة أو تسكشف حقائة، أو بحاب عن أسئلته ودون أن يجزى العاملون فيه ثوابا وعقابا، كيف يمكن أن تنتمي الحياة الدنيا دون حياة أخرى تقدم للناس تفسيراً كاملا وجزاه صادقاً . وتقضى الامور في عشرات القضايا التي أنارها أصحاب المنهج البشري في معارضة المنهج الرباني ولا ديب أن مفهوم المسئولية الفردية بما يترتب عليه الحساب والجزاء فاقرار البحث مطابق للفطرة ولايشكل تناقضاً عقلياً وإنما القول بالصدقة هو العجز عن نهم أبعاد الحياة والموت و أفحسبتم إنما خلقناكم حبثاً وإنكم إلينا لانرجعون .

وليس فهم الحياة بوصفها معبرا إلى الآخرة بمنقض من هـدف بنامها وتخسينها ولسكنه عامل هام فى جعلها أكثر أصالة وعمقا لآنه يقوم على أساس الاتجاه إلى الله وتقدير المسئولية الفردية والجزاء الاخروى ولقد دعا الإسلام إلى العمل والتعمير والاقتحام ثم دعا إلى الرضا بقضاء الله فى النتائج.

ليس الوحى إلطباعا في نفس محمد صلى الله عليه وسلم: فهناك فارق عيق وواضح بين نظم القرآن وكلام سيدنا محمد، فلنحذر خطأ القول بأل القرآن فيض من العقل الباطن وليس وحيا الهياحتى ليقول بعضهم: أليس الافضل الإشادة بعبقرية محمد والمعيته وصفاء نفسه بنسبة القرآن إليه؛ كلا، لاداعى لهذه الإشادة الزائفة فان الله تبارك وتعالى قد أشاد به بما لا تستطيع البشرية كلما أن تقوله حين أعلن أنه عبده وخاتم رسله، وأنه بشر يوحى اليه، والحق أن الهدف من هذه المفاهيم الزائفة هو قطع الصله بين المسلمين والقرآن فانه أن كال القرآن كلام محمد فهو من عمل البشر ومن هنا يفقد معناه الإسمى وينتهى أمر الإجماع عليه، لقد كان محمد أميا لا يقرأ ولا يسكتب فهن الذي أطلعه على أن ما في القرآن علم علمة بشتون قومه لا يزيد على علم غيره فهن أطلعه على قصص الاولين وصدق الله العظيم: وقل نوله الذي يعلم السر في السموات والارض .

ه خطر القول بأن كل إنسان حر ، بمعنى أن يرفض التجربة أو وجهة النظر الآخرى أو النصيحة أو الآمر بالممروف والنهى عن المذكر ، ولقد استشرى هذا الخطر فقال دعاة الهزيمة بأن على الآبناء أن يشقوا طريقهم دون توجيه ويستعاوا على تجربة الآجيال السابقة ، وهذا مغمز خطير براد به تحطيم الرابطة الآصيلة بين الآجيال ، وإيجاد الصراع بينها ودفع الآجيال الجديدة إلى التمرد على القيم الاساسية للمجتمعات . ذلك أن الدعوة لانكون إلى متابعة الناس بقدر ماتكون إلى النما مفاهيم الدين والآخراق الثابتة ، الني ربما تختلف عنها الآجيال السابقة فأخطأت هي أيضاً ، أن الشباب وهو الذي يحمل الآمانة في الغد لابد أن يبني على الاساس وأن يتحرر من أخطاء السابقين وأن يستمد التجربة والمثل الآعلى والاسوة من النموذج الاكبر : محمد صلى الله عليه وسلم قدوة الآجيال والآمم .

والعقوبة الإنسار وهو لا يقع تحت تأثير المخاطرة الوهمية الى أذاعها فرويدعن المحبت المحبت إنما يستمد معناه من إنكار الرغبات أساساً واحتقارها وعدم ذلك أن المحبت إنما يستمد معناه من إنكار الرغبات أساساً واحتقارها وعدم الاعتراف بها، وهذا مالا يدخل مطلقاً في إطار المجتمعات الإسلامية التي يقوم الإسلام فيها على أساس الاعتراف بالرغبات النفسية والحسية والجنسية إعترافا كاملا دون إنكار لها، وأن كان يؤخر المارسه لها إلى أن نتحقق القدرة المادية ، أما الاعتراف مع التأجيل فذلك عا تقبله الطبيعة الإنسكار والاحتقار ، أما الاعتراف مع التأجيل فذلك عا تقبله الطبيعة وعقابم يؤدى إلى كدا وكدا من الاسراض ثم أثبت التجارب التي أجريت بالإحصاء إلى أن ذلك محض وهم أوأن النفس الإنسانية قابلة للنوجيه والنحذير والعقوبة دون أن يحدث دلك عندها ما يسمى بمركبات النقص أو غيره .

ونحن نؤمن بأن صانع النفس الإنسانية هو أقدر على فهمها وهو الحامى لها وأن ما رسمه لها من مناهج وأساليب تحذير وترغيب وترهيب إنما هو دواؤها وأنه متةبل منها وايس بشاق ولاحسير وليس له خطر ولا ضرر على النحو الذي تهول به الفلسفات . وأن كنا نريد أن نعرف الخلفيات فلنعرف أن الهدف هو تفكيك عروة الشباب منذ الطفولة وبناء أجيال متحللة مدمرة ورفع يد الآباء عن التوجيه وخلق جو من السكراهية حتى يفقد الشباب ثمرة التجربة والعرة التي خاضها الآباء وذلك عن طريق هدف بروتو كولات صهيون الصريح : وهو تدمير المجتمعات الإنسانية قبل السيطرة علها .

ف أن خطر دعوات الصهيونية العالمية هي دعوتهم إلى و الجنس ، دعوة إلى الم يصبح الناس لا يخجلون من أعضائهم التناسلية ، ولقد هاجمت اليهودية التلمودية الآداب الدينية المسيحية حين وجدتها عائقا أخلاقياً دون تجاح هذه الدعوة ومن ثم أخرجت المدرسة الغربية من رعاية الدين وفرضت عليها منهج العلمانية حتى يعلم الشباب في طفواتهم أسس دعوات الجنس و الإنحلال ويهدف هذا حين يطرح في نجنمها الإسلامي إلى هدم صلابة الشباب الذي يحمل أمانة الغد وإسقاط الاسرة التي هي الركزة الاساسية للمجتمع .

### $(\Lambda)$

إن هناك علما جديداً يولد في أفق الفكر الإسلامي الحديث هو : عـلم المواجهة وكشف الشبهات وتصحبح المفاهيم وتحرير القيم .

يقول هذا العلم: قولوا لذا أولا من الذي كتب: نحن لانعرف الحق بالرجال ولكن نعرف الحق فنعرف أهله – قبل أن نقر ألابد أن نعرف من الذي نقرأ له، ونضعه على منصة التشريح ، كما نضع عقله على مائدة التحليل. لقد عرف المسلمون قديماً علم الجرح والتعديل فدرسوا الرجال الذين يأخد غنهم العلم وصنفرهم ، وعلينا أن نطبق هذا العلم على المعاصرين الذين يتصدرون حياته الادبية والفكرية فلا تبرنا الاسماء الامعة ولا الاضواء المسلطة ولا تأخذ بالبابنا الاوراق الناعمة والاغلفة البراقة والصور الملونة فإن الزيف يغلف دائماً ويهر أما الحق فإن أصحابه فقراء ، كدنك فإن فصل العلم عن صاحب العلم نظرية لايترها الإسلام ؛ عن وسول الله صلى الله عليه وسلم رواه الحافظ أبو ليلى عن حماد عن الشعبي عن جابر: «لاتسألوا أهل الكتاب عن شيء فإنهم لن عن حماد عن الشعبي عن جابر: «لاتسألوا أهل الكتاب عن شيء فإنهم لن يهدو كم وقد ضلوا وأنكم أما أن تصدقوا بباطل وأيا أن تكذبوا يحق ، .

وتحن نأخذ العلم الطبيعى والتجربي عن أى مصدر ، ولسكنا لانأخذ عن أحد مفاهيم العقائد ونظرة الانسان إلى الوجود ، فالمسلم لايتلتى أصول فكره إلا من القرآن والسنه .

والقاعدة العامة أن هناك أموراً عالمية مشتركة بين الأمم البشرية جميعها وأن هناك أموراً خاصة بكل أمة . الامور العامة هي العلم والمعرفة والامور الخاصة هي الاخلاق والقيم التي تشكل ذوق كل أمــة وروحها ومزاجها أما المعارف العالمية فإنها تنقل لانها ملك للجميع ، أما الامور الخاصة فهي لانتقل ولا تقتبس لانها مرتبطة بكل خصائص الإنسان وجدوره التي بناها فكره وكونتها عقيدته منذ القرون البعيدة .

ولقد نقل الغرب علومنا دون أن يعتنق ديننا أو ثقافتنا واحتفظ بقيصه ومفاهيمه . كذلك فعل العرب والمسلمون عنده انقلوا العلوم وترجموا الفاسفات. أن تخلى أية أمة عن قيمها من شأنه أن يهدم شخصيتها ويذيبها في الكيان الاهمى. أن هناك محاولة واسعة لحل المسلمين والعرب على قبول ذهنية الغرب والخروج من ذهنية الإسلام وهدف المحاولة هي إزالتهم بإزالة ذاتيتهم .

- \* أن هناك أربع شخصيات تبرز الآن ايست هي شخصيتنا الإسلامية الأصيلة : اليونانية الاغريقية ، الفرعونية الوثنية ، الجاهلية العربية . الغربية والامريكية .
  - إن الاسلام يرفض تأليه العلم وتقديس العقل أو عبادة البطولة .

#### (9)

أولا: يقوم منهج المعرفة الإسلامى على أساس التحرر من الهوى والعدينة والحقد ويستمد مفاهيمه من الفطرة وجماع القلب والعقل، وعلى العقل أن ينخذ من الوحى هادياً ومرشداً وألا فإنه يعجز عن الوحول إلى المعرفة الحقة لمالم الغيب وما وراء المادة.

ولا تصوراً ماديا ولا تصوراً روحياً ولمكنه تصور إنساني الطابع ربائي المصدر، يقوم على التوحيد والاخلاق والايمان بالله واليوم الآخر، ولذلك فإن الفكر الإسلامي لايوصف بأنه فمكر ديني ولاتوصف اللغة المربية بأنها لغمة دينة.

نالثاً: الفكر الإسلامي لايقر الرأى القائل بأن المعرفة الإنسانية تقتصر على معطيات الحواس أو إنتاج الفكر ، إنما هوأوسع أفقاً من ذلك: أنه يضم وحى السماء الصادق المنزل الذي قدم أصول الشريعة ومفهوم عالم الغيب والذي قدم للإنسان طمأنينة النفس وسكينة القلب وحفظها من التمزق والعنياع والغربة .

رابعاً: كان الإسلام قادراً دائماً على تجديد نفسه وعلى إعادة صياغة فكره على الحرف هذا الفكر وأصابته دخائل تحوله عن جوهره.

خامساً: قد تعالج أى قضية بأحد منهجين: المنهج البشرى المستمد من مفاهيم الفلسفات والوثنيات والمبادية و نفسيرات المحل . أو المنهج الرباني المستمسد من الدين الحق . أما المهج الإسلامي فهدو منهج متمكامل: مادة وروحا ، جامع دنيا وآخرة ، أما المنهج البشرى فهو أحدد منهجين : مادى خااص أو روحي خالص وكلاهما عرق النفس الإنسانية .

سادساً: يفرق الاسلام بين الممارف الجوهرية ، والممارف غير الجوهرية الني ليست لها قيمة صحيحة ، والى تستشرى أبان ضعف الامم وتخلفها ونجتاح السوق كالمملة الزائفة .

سابعاً: إن أبرز مفاهيم الإسلام: النظر إلى ما ردا. الظواهر: ظواهر الكالم الكون والحياة وما وراء نصوص الكالمات ، دون أن يخدعنا بريق الشهرة، أو العبارة الحداعة .

ثامناً: تقوم دعوة الإسلام على أساس : الننوع فى إطار الثبات والتنير فى إطار الوحدة .

تاسماً: ينطلق المفهوم العلمي الإسلامي من قاعدتين ثمابتنين : هما الوحي والمقل ، بينها ينطلق المفهوم الغربي من الفروض التي تبدأ بالمظن وتوضع

هوضع التجربة والقائدة الصحيحة أن العلم الذي يبنى على الحقائق أشد ثبانا وقوة من العلم الذي يبنى على القرائن .

عاشراً: قرر الإسلام مفهوم الوحدة في ثلاثة أصول عامة :

- قرر وحدة النفس البشرية فلا انفصال بين الدين والحياة أو الدنيا والآخرة
   أو الروح و الجسم أو الواقع و المثال .
- . قرر وحدة الجنس البشري فلا فرق بين أبيض وأسود أو در بي وأعجمي إلا بالتقوى .
- . قرر وحدة الدين منذ نوح إلى محمد : توحيد الله وثبات الأحلاق والمسئولية الفردية والبعث والجزاء .

سادى عشر : يقرر الإسلام أن الايمان بالله قوة دافعة تعطى الأمل وتحول دون اليأس وتبعث الثقة المتجددة وتحرض على المعاودة فى حالة الاخفاق وليس الإيمان مضادا للمعرفة، والإسلام لا يقف عبد مفهوم المعرفة القائم على الحس والتجربة بل يضيف إليه علما آخر جاء به الوحى وسجله القرآن وفيه تفصيل عالم الغيب وعالم الآخرة فقد جعل الاسلام الايمان بالغيب شرطا أساسيا من شروط المعرفة الحقة .

ثانى عشر : يدعو الاسلام إلى النفكر والتأمل في خلق الله :

، قل إنما أعظم بواحدة: أن تقو موا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا » ·

ويقرر القرآن أن عدم التفكير ذنب وأن البلادة الذهنية معصية :

, وقالواً: لوكنا نسمع أو نعةل ما كنا من أصحاب السمير فاعترفوا بذنبهم

ثالث عشر: النقدم في الاسلام ليس تقدما ماديا ولكنه تقدم جامع بير المادة والفكر . ايست العبرة بالنفوق التكنولوجي بل العبرة بإقامة الفكرة وللعقيدة إطارا يتحرك فيه العلم ويتجه إلى البناء والتعمير وإثراء النفس البشرية

رابع عشر: يقيم الاسلام منهجه الاجتماعي والفكرى على الحركة في إطار الثبات ، والإسلام دعائم ثابتة لا يجوز نجاوزها: ثبات الاسلام أزاء الآوة البشرية والعدل الاجتماعي. ثبات الاسلام أزاء الجماد . ثبات الاسلام ازا.

تحريم الزنا . ثبات الاسلام أزاء الالنزام الاخلاقي والمسئولية الفردية وثبات الاخلاق . ثبات الاسلام أزاء الحدود ( الخر والقتل والميسر والزنا ) .

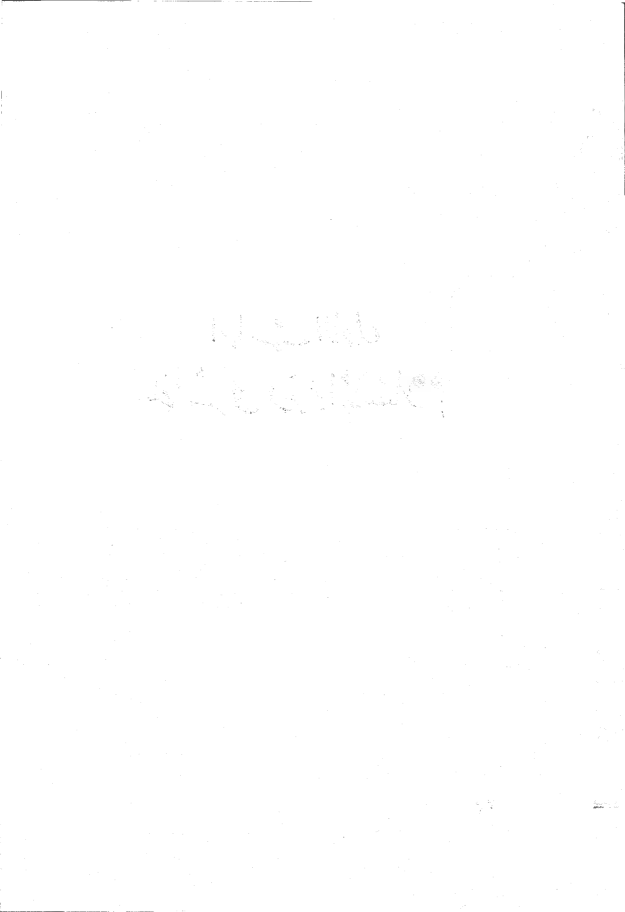
خامس عشر: هناك مفالطات نقول بأنه: لا علاقة بين اللباس والآخلاق وأن الشهوات لانستثار بالتبرج وتلك مفاهيم تلمودية تذييما دوائر الفكر الوجودى والآباحى وهى لانتفق مع مفهوم الإسلام الجامع الدى يوى أن زينة المرم جزء من كيانه الآخلاقى والذى يفرق تفرقة واضحة بين وجولة الرجل وأنو ثة المرأة ولا يقبل الخلط بينهما.

سادس عشر : لاسبيل إلى تفريغ كيان الانسان من مضمونه الاجتماعى والنفسى والروحى، أو النظر إليه على أنه ذلك الهيكل البشرى خالياً منااروح والوجدان ولا يقر الإسلام أن هناك صراعا بين الجسم والروح، وأعلن أن الروح والجسم متكاملان وبذلك أسقط مفهوم الرهبانية القائمة على الرياضة العنيفة وتدمير الجسد من أجل تحقيق الصفاء الروحى . آمن الإسلام بالروح والحسد معا رنظر إلى الإنسان نظرة متكاملة وكرمهما عما ودعا إلى الاهتمام بهما . طهاره باطنة ونظافة ظاهره وزينة طيبة من غير سرف ولا خيلاء .

### (1.)

أن أى منهج وافد سيلنى فى أفق الفكر الإسلامى خيبة وفشلا وأن الماركسية والديمقراطية الغربية والصهبونية قد مجزت جميعها أن تقدم المسلمين وللعرب ما يملأ أفئدتهم باليمنين أو قلوبهم بالثقة وقد لقيت مذاهبهم صعابا جمة فى مواجمة الفكر الإسلامى الأصيل الذى استمد مضمونة من منهج محكم وبائى تعجز أى المناهج البشرية أن تفتحمه أو تستوعبه أو تسيطر عليه وأن هذه المناهج حين تطرح نفسها فى أفن الفكر الإسلامي فإنها سرعار ما ينكشف نقصها ويتبيز دجزها عن العطاء الذى تتطلع إليه النفس الإسلامية من خلال مفهومها الجامع المحكم الذى عن العطاء الذى تتطلع إليه النفس الإسلامية من خلال مفهومها الجامع المحكم الذى أمرها به الإسلام منذ أوبعة عشر قرنا والذى مهما نحى عنها وزيف لها فإنه قائم في أعماقها متجدد على أيدى المصلحين والقادة ومن هنا كانت يقظتها الواضحة في أعماقها متجدد على أيدى المصلحين والقادة ومن هنا كانت يقظتها الواضحة اليوم أزاء ابتعاث الاصالة و تطبيق الشريعة الإسلامية .

الباب الأول مخاطر في وجُهِ الاستالام



# أولاً : التغريب

أصبح العالم الإسلامي اليوم بخاطاً بثلاث عاطر جسيمة ، تهدف إلى توهين قوته ، وتفكيك عراه وتمزيق صفوفه ، كا أصبح بجالا خصبًا لدعاة الباطل، والمزيفين والشعوبية وني مقدمة ذلك (١) خطر الشيوعية يعرض الصين في سبيل مساعدة باكستان في حربها مع الهند عام ١٩٦٥ أن تتخلى عن هويتها الإسلامية (٢) خطر التبشير المسيحي الغربي الذي يجرى في إطار مخططات صهيونية خيث تشكمتل المسيحية وأليهودية اليوم ف لتشكل خطرآ مزدوجا صد الإسلام والمسلمين فالبعثات المسيحية لاتترك وسيلة من وسائل الإغراء والمكر والأطاع للمسلمين إلا اصطنعته عن, طويقُ المستشفياتُ والمدارس والمسكتبات والصحف (٣) خطر الرأسماليـــة والماركسيَّة ، وكلاهما من منبع واحد ، فالاقتصاد معبود اليوم وعجله ال الذهي ، والبنوك مساجده وأجهزة الوفظ والإرشادهي مايسمي بالإشهار ، إن أسم و تروتسكي ، يعني أقصى اليسار واسم و روتشلاء يعني الرأسمالية المتطرَّفة ، عَمْالَانُ "مُوجَاتُ العقلية اليهودية ، فالتيار الرأسمال والتيارُ الشيوعيُّ . أبوهما النيار الصبيوني ، والمعروف الآن أن أرقى النياس ماديا أشقاهم معنويًا بكائرة الاستثمار وتعاطى المخدرات الإطفاء لهيب الحق المنادي في قلوب البشر واستعلاء الفسق والفجور ، حيث لم يعبد العجل الدهي في عصر من الفصور مثل مايعبد اليوم ، فأصبح الاقتصاد أو العبل الذَّهي هو آله النَّصَرَ - والخطط السَّيَاسيَّة والاقتصاديَّة من ماركسيَّة وصَّبيونيَّة ورأَسَّمَاليَّة ۖ \* \* أَق التيارات الفلسفيسة ليست عقائد بالمني المحيح أي في تصميات وتدابير مؤقته بميدة كل البعد عن إرضاء النفس البشرية والاستجابة لداعير الحق في الميادين الجسهانية والنفسانية والروحة .

وقد استهدف الغزو الثقاف أمرين أساسبين :

(الأول) تشكيك المسلمين والعرب في تراثهم وخاصة في والدين الخالفي المسلمين والعرب في تراثهم وخاصة في والدين الخالف المنتجاد أنه أكبر عقبة في سبيسل ضمان سيطرتهم على البلاد ، وزعزعة أسس الذاتية الحاصة وفي هذا السبيل قام الغرب محملة كبيرة لغسل الدماغ الإسلامي وكسب المريدين والاتباع من أهل المبلاد واستندامهم أبواقاً لحلاته .

(الثاني) إيرام العرب والمسلمين أن الحضارة الغربية هي وحضارة عالمية ، وأنها ثمرة تجارب الإنسانية ، وعليه فلا مناص لمن أراد التقدم أن يتبنى مفاهيمها ويقتبس نظمها ومؤساتها وأن يربط مصيره بمصيرها .

ومن هنا كان عمل النغريب ، فالتغريب هو حمل المسلمين العرب على عَبُولُ ذَمَنية الاستسلام والاحتواء والتحرك من داخل دائرة الفكر الوافد وليس ( عقليه الغرب)وذلك بإخراج المسلمين من دائرة قيمهم بما مخلق شعوراً والنقص في تفوس المسلمين ، وذلك بتحريف القيم الإسلامية والتباريخ وتشويه مبادىء الإسلام ، وانقاص الدور الذي قام به في تاريخ البشرية. ويعني [ التغريب] خلق عقلية جديدة تعتمد على تصورات الفكر العربي ومقاييسه ثم يحاكم الفكر الإسلاى والجتمع الإسلامي من خلالها تهدف سيادة الحضارة الغربية وتسييما على كل حضارات الامم ، ولاسيا المحنارة الإسلامية وهدفهم خلق أجيال جديدة من المسلمين تحتقر كل مقومات الحياة الإسلامية والشرقية وإبعاد المناصر التي تمثل الثقافة الإسلامية عن مراكز التوجيه. وتدمير الشخصيات العربية الإسلامية والتشكيك في عظمتها وفي مقدمتها الرسول البكريم ، وصحابته ، وإبطال الإسلام وتفكيره وأخطر محاولات التغريب وضع البديل في مواجهة الاصيل والعمل على تقديم بدائل زائفة ذات مظهر لامع ، تحوطها هالة من الضجيج لكل فكرة أصيلة ف محاولة لخنقها ولنحويل الرأى عنها في ظل طوابع من الاغراء والتزييف وتحت اسم للبحث العلمي والعبارات العراقة الخادعة .

وقد بدأت حملة تغيير أصول الإسلام بالدعويين التي حمل لواءها غلام أحد القادياني متابعا لفكر أحمد خان ، والباب ، والبهاء ، وهي محاولة لتغيير مفاهم الإسلام بالقضاء على فريضة الجهاد الماضية إلى يوم القيامة وتوهين الكفاح ضد الفوذ الاجنبي، وتقريب الإسلام من المسيحية وتمسيح الإسلام بإعطائه طابع التجزئة (تولستوى وغاندى) وقد ساعد على هذا النبج كل دعاة التغريب.

وقد كانت محاولات على عبد الرازق ، وطه حسين ، ومحمود عزمى ، ترمى إلى تغيير سفاهيم الإسلام من ناحية فاعليته فى المجتمع . وقد حملت صيحة التجديد والتقدم والتحديث بمالاة الشعوبية والاستشراق والتبشير فى تغريب الإسلام وتمسيحه بينها حملت دعاوى الإصلاح والسلطة واليقظة معادلة هذا التغريب والاحتفاظ بمفهومه الاصيل القائم على القرآن والسنة وإلى الاحتفاظ بالذاتية المسلمة من الانصهار في غيرها .

(٢) وهناك في هذا الإطار محاولة أحتواء أبناء العرب والمسلمين الداهبين إلى الغرب في البعثات الخارجية ، وقد حدث هذا في إطاو مايسمي خبراء الغرب القادهين إلى الشرق ، والذين يحملون أجهزة ألرصد والمراقبة الدقيقة فنحن نستقدمهم إلى بلادنا فيعرفون جوانب ضعفنا فإذا ذهب أبناننا فيكلوهم على النحو الذي يجعلهم أعداء الأوطانهم محتقرين لتراثهم وأخطر مافي ذلك كله أن يدرس طلاب العرب في بلاد الغرب النحو واللغة والدراسات القرآنية والشرعية . حتى قال بعض المستشرقين أن العرب في حاجة إلينا لتعليمهم لغتهم ، وهكذا أصبحنا عراة مكشوفين أمام الاعداء ، يعرفون منا مانجهل ، وبذلك يسنطيعون أن يتحسكموا في مسارنا وهكذا أصبحوا قادرين على أحداث فعل معين فينا من أجل وجود رد فعل محدد منا ، لفت نظرنا إلى هذا المعني مسلمة غربية هي وجود رد فعل محدد منا ، لفت نظرنا إلى هذا المعني مسلمة غربية هي ورميم جميلة ) التي تقول: يختار الغرب أكثرهم شففاً وافتنانا بالمجتمع الغربي مريم جميلة ) التي تقول: يختار الغرب أكثرهم شففاً وافتنانا بالمجتمع الغربي مريما و يختارون ثقافة العدو ويطبةونها في حياتهم الشخصية ، ومهتم العدو سريعا و يختارون ثقافة العدو ويطبةونها في حياتهم الشخصية ، ومهتم العدو سريعا و يختارون ثقافة العدو ويطبةونها في حياتهم الشخصية ، ومهتم العدو سريعا و يختارون ثقافة العدو ويطبةونها في حياتهم الشخصية ، ومهتم العدو

بتربيتهم وتعليمهم وتثقيفهم فيهي، لهم كتبا وجرائد ومناهج الدراسة في السكليات والجامعات بما يزيدهم كراهية واشمئزازا من ثقافتهم الاصيلة ، وتكون سائر المواد الدراسية محرمة وموجهة إلى إحداث تطور في الطلبة فيكرا وتطورا معاكسا لمجتمعهم السابق ووطنهم ليكي ينظروا إليه برقية العدو ويقبلوا مقاييسه للخير والشر ، وتخلق مناهج الدراسة فيهم مركب النقص والشعور بالتفوق فيما يتصل بالغرب والحدف هو إخراج رجال لتغير أذهانهم وتنقطع صلتهم عن تواهم وحضارتهم وبلادهم كليا وبالتالي يصبحون عملاء العدو .

And the second of the second o

(7)

## ثانيا: التبشير

بعد فشل الحملات الصليبية على بلاد المشرق الإسلامي ، فكر الصليبيون في الغزو التبشيري عن طريق العلم والطب . واتخذوا من بيروت مركزا لهم فاوقدوا نيران الطائفية بين الدروز والنصاري في لبنان عام ١٨٦٠ لليكون مفتاحا للتدخل الاجنبي ، وأصبحت لبنان مركزا للدول الاجنبية يتغذون منه إلى قلب العالم الإسلامي وكانت مؤسسات التبشير سهاما مسمومة إلى الكيان الإسلامي .

يقول فيلب حتى فى كتابه: الإسلام والغرب: بعدما فشلت الجهود الصليبية للسيطرة على الإسلام والقضاء عليه فى الحروب للصليبية قامت نرعة جديدة فى الدوائر المسيحية وهى أن تنال الهدف عن طريق التبليغ، وفشر التعاليم المسيحية وجاء الغزو العقدى مكان الغزو الحربى وهناك ظهرت الحركة التبشيرية إلى الوجود ويقول (زويم) شيخ المبشرين: إن مهمة التبشير التى ندبتكم الدول المسيحية القيام بها فى البلاد المحمدية ليست هى الدخال المسلمين فى المسيحية ، فإن هذا هداية لهم وتكريما ، وإنما عهمتكم أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقا لاصلة له بالله ، وبالتالى عجمة لم بالآخلاق التى تعتمد عليها الامم فى حياتها . .

وبذلك تكونون أنتم بعملكم هذا طلائع الفتح الاستعاري في المالك الإسلامية وهذا ماقتم به خير قيام:

وقد مرت حركة التبشير بثلاث مراحل:

(١) القيام بالخدمات الإنسانية كالتطبيب والعناية بالاطفال المرضى ، حيث يلجأ المبشر المسيحى إلى الجانب الاسلامى نخاطبة المسلمين ، لانه يعلم قائمه لا يستطيع مخاطبة العقل السلم .

(٢) إنشاء المدارس التي تفتح أبوابها لتعليم أبناء المسلمين وغرسي. التعاليم النصرانية في نفوسهم .

(٣) استغلال أحوال المسلمين أنفسهم التي تخدم غرضه في أحياق. كثيرة .

ولقد واجه النبشير أكبر عقبة حالت دون تحقيق غايته ، وهي تصور المسلم للنصرائية المعاصرة على أنها صورة محرفة من الوثنية الاغريقية التى لا يمكن بها إقناع العقل الإسلاى الذى لديه أرق تصور الحقيقة على هقد الارض ، لهذا فهم يعمدون إلى طريق غير طريق المنطق والجدل والتفكير ، ويتخذون من المصالح والمنافع وتقديم المندمات سبيلا إلى إغراء فواتسيم وأخطر مافى النبشير : معاهده وإرسالياته التى تقوم الدواسات فيها للمسلمين على أساس من العلمانية والنظر إلى الاديان جيماً نظرة واحدة وإلى الثقافات والامم جميعها نظرة واحدة ، والقضاء على روح الدين والوطنية ومقومات والامم جميعها نظرة واحدة ، والقضاء على روح الدين والوطنية ومقومات الأمة وفكرها واحتقار الثقافة الوطنية وترائها ويتسع عمل الإرسائيسات التبشيرية في مطلع القرن الخامس عشر الهجرى في أندونيسيا وشرق الهتد وفي بلدان إفريقيا وفي مخيات اللاجئين الفلسطينين وقد غير التبشير مخطعه في قطاعين :

أولا: (قطاع الطول): اختنى الصراع بين الكاثوليك والبروتسنات. إلى القاع وحل محله عمل مشترك يواجه الإسلام.

ثانياً : (قطاع العرض) فقد أصبح التبشير مختفيا إلى القاع واوتقع إلى السطح (التغريب) باسم العصرية والحضارة والتقدمية .

ثالثاً: وهو الآهم: حلت محل كتب المبشرين المتعصبين دواسلت المستشرةين التي أعطيت طابع العلم في مظهرها ، واختفت تلك الكلمات البغيضة وبدأت بالتقدير والثناء للإسلام والرسول بدلا من الهجوم عليه تتم انطوت على الدس الخني وتقديم السموم القليلة المشمرة.

قال صمويل زويم : إن الذين دخلوا من المسلمين في حظيرة المسيحية إما صغير لم يمكن له من أله من يعرفه ما هو الإسلام ، وإما رجل مستخف بالاديان لا يبغى غير الحصول على قوته ، وقد اشتد به الفقر ، وعزت عليه لقمة العيش وإما رجل آخر مهدف إلى غاية من الغايات الشخصية ،

#### $(\Upsilon)$

ولقد اتسعت ظاهرة التبشير فى العقود الآخيرة فى القرن الرابع عشر الهجرى فى محاولة الضغط الشديد الذى تقوم به القوى الثلاث إزاء يقظة العالم الإسلامى وصحوته فأصبحت دعوة صريحة إلى التنصير:

وصيحة التنصير التي تتعالى اليوم في مطالع القرن الخامس عشر وتنكشف بوضوح في مناطق كثيرة تطلق على نفسها اسم:

, أنجلة العالم الإسلامي ، أي إغراقه في سيل من الأناجيل بشتى اللغات فقد ترجم الإنجيل إلى ثلاثين ومائة لغة ، وطبعت مؤسسة فورد حوالى عشرة ملايين نسخة ، فضلا عن الطبعات الصينية واليابانية والروسية

وقد تبين مع الاسف أن بعض أثرباء العرب يدعمون مجالات التبشير المسيحى بأموالهم من خلال الإعلانات التي تذيعها الإذاعات المشبوهة (أمثال إذاعه مونت كارلو) التي هي في حقيقتها مركز التبشير المسيحى بكل ماتعنيه الكلمة من معنى ، ومن أجهزتها تنطلق صوت الإرساليات المسيحية غازية آفاق العالم الإسلاى بأساليب تغرى الشباب وتجذبه للاسماع ، هذا فضلا عما توفره الارساليات التبشيرية من وجوه النشاط بواسطة أموال المسلمين المودعة في بنوك الغرب ، فضلا عما يقدم أمشال فورد أو روكفل وغيرهم من الشخصيات المسيحية من جمود خارفة ، من خلال المؤسسات التي تم إنشاؤها في سببل نشر التنصير عن طريق مايقدمه من خدمات صحية واجتماعية واقتصادية ، وقد تبين بوضوح اليوم أن الارساليات التنصيرية تنشط في أعقاب الحن الإسلامية وأنها تركز في الارساليات التنصيرية تنشط في أعقاب الحن الإسلامية وأنها تركز في

المناطق المصطرية والتي يلاقي أهلها المسلمون اصطهاداً وصيقاً في الرزق أمثال بنجلاديش ، وتايلاند ، والصومال ، والسكاميرون ، وكينيا ، ويقدر عدد المسلمين من ضحايا الحروب بسبعة ملايين نسمة ويبدو في هذا الصدد تعاون مركب : تعاون بين الصيونية والشيوعية والرأسمالية الغربية من جهة ، وتعاون بين أجهزة الاستشراق والتبشير ومنظمة الفاتيكان وبجلس الكنائس العالمية ، ومنظمة الإسلام والغرب ، وأداة ذلك مؤلفات ونشرات يحاول من خلالها كاتبها إثبات مواكبة التعالمي النصرانية للعصر الحديث ، والنيل من الإسلام والهجوم على قيمه وتحريف الآيات القرآينة لحدمة مفاهيم مسبحية ، وقد قام المستشرقون والمتعصبون بدور كبير في تشويه تعاليم الإسلام وتحريفها ، والتقليل من قيمة الحضارة الإسلامية ومدى تعاليم الإسلام وتحريفها ، والتقليل من القرآن السكريم والحديث النبوى في تشخص النبي صلى الله عليه وسلم ، وقادة الدعوة الإسلامية من الصحابة شخص النبي ملى الله عليه وسلم ، وقادة الدعوة الإسلامية من الصحابة والتابعين ، وتتسع دائرة هذا العمل وتمتد من فرنسا إلى إيطاليا ،إلى لبنان ،

ويقول تقرير رابطة العالم الإسلامي إن خطة الحوار الإسلامي المسيحي تعتبر من الخطط التنصيرية لنشر العقيدة المسيحية وتيسير سبلها ، حيث تتجمع البروتستانةنية والكاثوليكية وتوحدان جهودهما لتنفيذ خططهما المشتركة تحت شعار الحوار مع غير المسيحيين ، وأنه بدراسة نتائج المؤتمرات والندوات المشتركة منذ عام ١٩٧٠ حتى الآن يتبين أن الجانب المسيحي هو الرابح والمستفيد الوحيد من ندوات الحوار التي عقدت في كل من الرياض والفاتيكان ، وجنيف وإن حركات التنصير هي التي اختارت من عشلون الإسلام في الندوات المشتركة ، وهيأت في سبيل إعداد ذلك عدداً من الخبراء المتخصصين في مجال الحوار مع المسلمين وتزويدهم بمختلف من الخبراء المتخصصين في مجال الحوار مع المسلمين وتزويدهم بمختلف أصناف الحيل والخداع لزعزعة عقيدة المشتركين فيها من المسلمين ، كذلك أسناف الحيل والخداع لزعزعة عقيدة المشتركين فيها من المسلمين ، كذلك ألمن هناك محاولة ما كرة خبيشة ترمي إلى استصدار وثيقة وإعلان دولي عن الحرية الدينية تحت سنار حماية النصاري وغيرهم من انباع الديانات السماوية الحرية الدينية تحت سنار حماية النصاري وغيرهم من انباع الديانات السماوية

القابعين تحت الاحتلال الشيوعي ، ومكمن الخطورة في هذا المشروع هو في مفهوم حرية , تبديل الاديان ، أو حرية الارتداد عن الإسلام وحرية نكاح المرأة المسلمة من غير مسلم وستكون هذه الوثيقة لدى إقرارها لاسمح الله سلاحا بأيدى القائمين على حركات التنصير لتحقيق أهدافها الصليبية في أوساط المسلمين في غفلة من انتباه عثلى الدول الإسلامية .

كذلك فإن مخطط التنصير العالمي يرمى في مجال التعليم والثقافة إلى إنشاء رياضة الاطفال، والمدارس العامة والفنية المتخصصة؛ وإنشاء الجامعات

والكليات وإنشاء كوادر مؤهلة علميا لتولى أهم المناصب وأخطرها فى البلاد المتدادا للامتيازات التى حظيت بها من قبل الاستعار وقد نجحت العناصر غير الإسلامية والعلمانية فى استغلال مناصبها فى أجهزة الدول الرسمية لغرض دس مفاهم غير إسلامية ووجهات نظر معادية للإسلام فى المواد الآخرى أو إلغاء مادة الدين الإسلام حتى فى المدارس والجامعات الرسمية فى البلاد الإسلامية .

كذلك يحرى استخدام الفتيات الاجنبيات لإغراء الشباب المسلم وتوزيع نشرات تدعو إلى الجنس الجماعي تروجها في لندن جماعه الآب ديفيد الذي يسمى نفسه رسول الحب الجديد.

هـــذا فضلاعن السيطرة على وسائل الأعلام العالمية ، حيث يجرى النعتم العالمي في قضايا المسلمين وتشويها وإبراز أنها تمثل ، خطراً داهما على البشرية علاوة على الهجوم المباشر على ديار الإسلام بإدخال فلسفات وأفسكار هدامة ودعوات إلى الاباحية والانحلال خلقيا وعقائديا ولهذه المؤسسات بجلات ونشرات دورية في معظم لغات العالم وخاصة المجلات المخاصة بالنساء والاطفال والمجلات الترفيهية وغيرها فضلا عن الإذاعات المبثوثة في غرب إفريقيا وجنوب شرق آسيا .

## ثالثا: الاستشراق

إن هدف الاستشراق الحقيق هو تعريف الغرب بنقاط القوة في العالم الإسلامي لهدمها ، ونقاط الضعف للتوسع فيها والغاية هي توهين العلاقات بين المسلمين والسعى لكسر شوكتهم ويرمي الاستشراق وصولا إلى التغريب المبالغة في تصوير الآثر العزبي أو الاوربي في الفكر الإسلامي وجعله أساساً هاماً على الرغم من أنه غير ذلك ، وخاصة الترجمة اليونانية ومحاولة الوصول إلى تصور كاذب لآثر الفكر اليوناني في الفكر الإسلامي عن طريق الفلسفات والاعتزال والنصوص وغيرها وإنكار ذاتية الفكر الإسلامي وأصالته .

وقد حاول الاستشراق خلق مذاهب داخل دائرة الإسلام توصف بالتحديد كالاحمدية والقادياينة ، تستهدف ، تأويل ، فريضة الجهاد وتزييف طبيعتها القائمة إلى يوم القيامة ، والقول بأنها فكرة قومية إلى أن يستقر الإسلام ، والدعوة إلى سلوك الطرق السليمه فى التعامل مع المحتلين وعدم مقاومة الاجنى ، وقد تبع ميرزا غلام أحمد ، أكثر من نصف مليون فى الهند فضلا عن إنياعه فى إفريقيا والهدف هو إحضاع المسلمين عن طريق الاعتقاد والقضاء على أقوى دعامة على مدى تاريخ المسلمين للدفاع والمواجهة والمقاومة فى وجه الغزاة .

محاول الاستشراق وضع مفهوم للإسلام عن طريق جامعات السريون وهارفارد ، وبريستون يعتنقة أبنائنا الذين يسافرون إلى هناك ويأخذون المدكتوراه ، وقد ساهم الدكتور طه حسين فى تنمية هذا المنهج ، وفى مقدمة كراسى فى هذه الجامعات لتدريس اللغة العربية والإسلام للعرب والمسلمين القادمين من الشرق ومن ذلك المؤتمرات التى تعقد سواء فى الغرب أو فى الشرق ، ومن ذلك مؤتمر باكو الذى عقدته روسيا والذى أعد له واختار موضوعاته أفطاب اليهود وعلى رأسهم ( راديك اليهودى الصهيوني ) وقد

كتبت المجلة العسكرية التي تصدر في موسكو تعليقا على المؤتمر واصفة اللبيان الذي أصدره بأنه قرآن جديد العسلمين ( راجع كتاب موسكو وإسرائيل: للدكترر عمر حليق ) .

من أكاذيب الاستشراق مايروية القس فون كبريم في كتابة تاريخ الثقافة في الشرق من أن اثنين من الفقهاء المسلمين الأوائل : الأوزاعي بوالشافعي قد ولدا في سوريا ولا ريب أنهما كانا على علم بكثير من قواعد القانون الروماني البيزنطي التي استمرت في صورة عادات قانونية وقد أثبت (فيتز جرالد) أن هذا القول بجرد أسطورة وتاريخيا أن مدرسة بيروت لم تمكن موجودة عند الفتح الإسلامي الشام وأن الشافعي والأوزاعي لم يعرفا القانون البيزنطي.

...

بشيد الباحثون الذين أصاوا بالدوائر الغربية بأن المفكر الغربي هزير للطريق الاستشراق أو خارجه قد عجز على إصدار أحكام سليمة أو علمية بأو بعيدة عن الاحواء على الإسلام و تازيخه وعقيدة ، يقول فيليب حتى يتلقد أقبل الآوربي كفاعدة على دراسة الإسلام إما لنصير المسلمين أو لمصمة فالمصالح الاستمارية وكان لتعصب الغربيين القومي وحاستهم الديفية وجهليم المعابق أثره الفعال أيضاً وكان استعراد تداول الاساطير الغربية عنه فالنبي وعداد النصاري لديانة توسعية منافسة وخلفية الحروب الصليبية منه مذكريات مربرة إلى جانب ما يعنيه من قوة الإمبراطورية الشافية منه عناوني مانيا حال دون قيام دراسة موضوعة متجررة للإسلام.

والرسول بدلا من الهجوم ، ولكن ذلك لم يكن إلا غلافا براة يطوى نحو الدس الحق وتقديم السموم المتقرقة على فيرات متباعدة خلال صفحات البحث ، وبذلك تميزت كتب الاستشراق عن كتب التبشير في أنها تحاول كسب القارىء العربي والمسلم عن طريق الحداع ، ذلك أن من أبوز أهداف الاستشراق دراسة الفكر الإسلامي بروح مسبقة قائمة على أحكام قوامها سوء النية والتعصب ، وقد قبل محق ، الاستشراق مو استخدام العلم في خدمة السياسة ،

### (Y)

يقول هشام بوقره: إن أخطر أنواع الاستشراق: « الاستشراق الجامعي به الذي تسلط على أبناء العرب المسلمين الذين يدرسون في العرب ، ويتصلون بالمؤسسات وخاصة من يتصلون بالمدارس التي أنشئت في أوربا لدواسة اللغات والثقافات الشرقية وهم يدرسون مواد محددة واضحة الدلالة:

(أولا) نظوية أدنست دينــان عن العروق والاجنــاس مفرقة بين جنــين أحدهما آري, والثاني سامي، الأول ضائع الحصارة ، والثائل لم يقدم شيئاً بني ترعمهم ويوضع في طبقه المتبلمون الغرب .

( المالم ): ما حاول أن يصورة هاملتون حب ، من تنافض بين نوعين في الادب العربي هم الطاقة التحليلية. والسطاحية والتقمر

و التاع ما أصافه الاستشراق اليهودي من دداري بأن طبيعة المرب المبيعة عدوانية في تعتقد التار من الفضائل وتحمل فكرة الاستشراق اليهودي المرب والإسلام حيث يصدر الاستشراق الغربي من الاستعمار ويصدو الاستشراق العبيوني من إفساد الاستشراق العرب والمسلمين بفلسطين .

 القول بأن العرب عاجزون عن التقدم من خيلال لغتهم ، ولذلك قان عليهم أن يتركوها إلى العامية التي هي مصدر التقدم، وقد روجت دعوات الاستشراق المبحات العامية وإحلال اللغتين الفرنسية ، والانجليزية محل العربية .

وفى مصر حمل لواء هذه الدعوة القس ، ويلكوكس ، وفى مؤتمر قرطاج ١٩٠٧ بتونس صدر بيان ، موت اللغة العربية ، الذي يعلن أن الشعوب المغربية لا يكن لها أن تحقق التقدم إلا من خلال تخليها عن اللغة العربية واعتناقها اللغة الفرنسية كوسيلة للعلم والثقافة والحضارة ، بينها يمكن للغة العربية في أفضل الحالات أن تبتى لغة العيادات والفليكلور وقد دحض دعواهم الشيخ ، الخضر حسين ، .

ومن ذلك دعواهم بأن اللغة العربية مختلط فيها الماضى بالمستقبل ولا توجد فيها صيغة للحاضر وهكذا انعكس البناء الذهني الساسي الذي يؤكد على فكره الحلود . وقد اطلقت دوائر الاستشراق ما اسمته (الحضارة اللفظية العربية) ومن ذلك دعواهم بأن الفكر العربي فكر بياني وليس برهانيا والعربي يستهويه المفنى وهو يهمز اللايقاع البياني اكثر عا تستهويه المعنى وهو يهمز اللايقاع البياني اكثر عا يتأثر ما لحتوى المثلالي .

ولذلك لا يستطيع الغرق بشكل عام الاقتصاد في العبارة ، وهذا يؤهى إلى القول بالعجر الفطري ( و نقول أن كل هذا الدعاوى المثارة ضد اللغة العربية باطلة ويراد بها التأثير في الفصحي لغة القرآن وعزلها عن الحياة العامة والا فإن لكل أمة لغنها وإن ما تقدمه علوم اللفات في الغرب مختلف مع اللغة العربية من عدة وجوه وإن هذه الدعاوى المصاغة بدوزه علمية ماهي إلا أحقاد وأهواء).

الواجات لذلك كان موقفه خلالة القرون الثلاثة الماضية موقفاً عدائياً ولذلك

هُهُو يُحَاوِلُ إِبِرَازِ عدم جدوى الحركات الاصلاحية الإسلامية أو يرى الإسلام عجرد تشويه لليهودية والمسيحية فالمستشرق ما سنيون لا يستهويه من الإسلام غير شخصية الحلاج لانه يسمح له بإبراز فكره التجسد والتجسيم في الإسلام وإعادته بذلك إلى المسيحية الكاثوليكية .

سادساً: ومن الموضوعات التي طرحها الاستشراق: هل الحضارة حربية إسلامية أم عربية ، فالذين يقولون بالجضارة الإسلامية وهم الحكثرة يريدون نزع أي فضيلة منها في العنصر العربي الذي تصبح مساهمته والحكثرة على تقديم الوسيلة اللغوية أي التي كتبت بها الحضارة ، أما الذين يقولون بالحضارة العربية الإسلامية فهم يريدون أن يبرروا توسع الاستعمار إلى كافة المحموعة الآسيوية التي يصبح تخلفها ليس تتيجة وضع عرق لآن في معذه المجموعة من ليسوا الساميين إنما نتيجة وضع معرفي ناجم عن تخلف الإسلام ذاته ، أما الذين يقولون بالحضارة العربية فهم يسعون أساساً إلى أراز الراث العربي على أنه استجمار مسلط من جنس العرب على غيرهم ماضياً موذلك يرمون إلى قطع الطرق على أي تضامن بين الشعب العربي والشعوب موذلك يرمون إلى قطع الطرق على أي تضامن بين الشعب العربي والشعوب الإسلامية الاخرى في أفريقيا وآسيا حاضراً .

سابها : يقوم على المؤسسات التبشرية التي توزعت في البلاد العربية هن عبد عبد عبد على وجال تمرسوا بالإسلام وعرفوا جوانيه وحذقوا الطعن فيه ، موقد اختصرت مهمتهم على تثبت ولاه الإقليات المسيحية للغرب والدس على الإسلام لإفادة الحيرة والتساؤل بين المسيلين .

ثامناً: لعبت الإرساليات العربية الى تسافر المتنفيف فى الغرب دوراً كبيراً من خلال نقل المفاهم الغربية حول القومية والحضارة والعلم إلى أفطارها ، إلا أنها كانت تمتاز بشكل عام بحسها الوطنى وشعورها بالغيرة يالرغم من موقف الانهاد السائد لديها ، ثم بوزت المؤسسات الجامعة فى العواصم العربية والمعاهد التعلية داخل الوطن العربي .

(4)

السيطرة الإقتصادية : سيطرة وأس المال الابنتي والربا .

السيطرة الفكرية : عن طريق التغريب وتحويل المفاهم والتيم .

السيطرة الاجتماعية : من خلال تدمير مقومات الجنتم المسلم عن طريق وسائل الإعلام والسينيا وللسرح والغناء والمسلسلات ) .

وهناك تيارات صبيونية وشبوحية ورأسمالية من وراء الخططات:

والحقيقة الواضحة أن كل المخططات ( تبشيراً واستشراقاً وغزوا تقافياً ولفرينا في جميع الجهات ... غربية وشيوهية وصهيونية ) تتضافر في سبيل محطيق غاية واحدة ، وإن اختلفت الحطط والوسائل ، وأن أية دراسة دقيقة عكشت كيف تتقارب الوجودية ، والماركسية ، والفرويدية عن طريق حماير جديدة لتقلاق على خطة ضرب الفكر الإسلامي في إصالته ووحدانيته فيعنل المسلون ويدورون في فلك ذلك الفكر البشري الذي صاغته أهوا المطاعين والطامعين وعباد الذهب والمادة ودهاة الجنس والإباحة وليعجز المسلون عن تبليغ رسالة الله تبارك وتعالى التي أنولها وحمة للعالمين ، هن أن يحجدوا الإسلام إلى إصالته الإسلام التي انولها وحمة للعالمين ، هن أن يحجدوا الإسلام الدي إسلام الما الإهامير .

و إن المستشرقين نفر من الناس جندهم الاستعمار في ميدان العلم أداة الطمس الإسلام وتشويه حقائقه واصطناع الفتوق فيه و وأسلومهم الآثير أن يلبسوا الحق بالباطل وأن يمزجوا بشتى الحيل بين بعض المعارف المسحيحة والأكاذيب المفتراه في سياق يمدو لقليل الدراية أنه بحايد لا ديب فيه ».

ولقد كانت فكرة الحروب الصليبية يتخليص بيت المقدس من المسلمين في حقيقتها سبيلا للسيطرة على الشرق الاسلامي بما فيه من خبرات إقتصادية في حقيقتها سبيلا للسيطرة على الشرق الاسلامي بما فيه من خبرات إقتصادية

ومراكز سمرية ، وللد خابت دول أودبا في الحروب الصليبية عن طريق. السيف فأرادت أن تثير على للسلمين سمريا صليبية بعديدة عن طريق التبشير. فاستخدمت لذلك الكنائس والمدارس والمستشفيات .

وهكذا تبنت الدول الغربية حركة التبشير لمآريها السياسية ومطامعها الاقتصادية فالباعث الحقيقي للتبشير إنما هو القضاء على الآديان غير النصراتية وكذلك هو الباعث على الاستشراق.

الحطة: هي إثارة الشهات.

الهدف: هو تذويب الشخصية الاسلامية .

وللمستشرة ين دوافع دبنية ، لان الاسشراق بدأ بالرهبان وانبعث من الكنيسة وفي الدول الاستعمارية يسير معها ، ( بلاشير وما سنيون يعملان في وزارة الخارجية الفرنسية ) ومؤلفات المستشرقين أول ما يوضع يين يدى طلاب الدكتوراة من العرب المسلمين ، وإن كل وسالة عن عدالة الاسلام وتساعه واتصافه وكشف دسائسه تمنع م

وقد أسقط الدرسون ( رئيس قسم الاحوال الشخصية ) أحد خريجي الآذهر في مناقشة الدكتوراه لان الطالب المسلم برهن على أن الاسلام أعطى المرأة حتوقها كاملة ، وكل الذين يمررونهم هم الذين ينقلون بصاعة التغريب .

### وأهم ما يهدفون إليه :

- : (١) التشكيك في صحة رسالة سيدنا مجمد . ال
- (٢) التشكيك في أن القرآن وحي من الله .
  - (٣) التشكيك في الحديث النبوى.
  - (٤) التشكيك في الفقه والتشريع .
- (٥) التشكيك في قدرة لغة القرآن على حساره التطور.
  - (٦) التشكك في التراث الإسلامي .

وإذا استعرضنا كتابات المستشرةين نجد: الغرض والمغالطة والتعصب والتمحل واضحاً في كل المؤلفات وخاصة كتب التاريخ الإسلامي والعربي وفي مقدمة ذلك ما كتبه (فيليب حتى) من الزعم بأن العبانيين ليسوا من المسلمين وأن القرآن المكريم من عند محمد وهذه المكتب تدرس في الجامعات الامريكية واليسوهية تحت إشراف عمسلاء الاسشراق والتبشير وتظهر في بجلاتهم ومؤلفاتهم ، وذلك هدف من أكبر أهدافهم : تمزيق وحده المسلمين وبث الخلاف بيهم ومعرفة أحوال بلادهم وميولهم لضربهم من مقاتلهم .

وفي كتابات ( بندلي جوزي ) عن الحركات الفكرية في الإسلام : حقد دفين وشيوعية ماكرة: تهدف إلى التشكيك في العقيدة وإذابة الشخصية وتشويه التاريخ والتراث وكتابات (صادق العظم) ترديد لمزاعم أعداء الإسلام حول الملائكة والجن والادعاء بأنها كائنات أسطورية وإن الإسلام نقيض العلم ، وإن قصة خلق آدم وحواء في القرآن أسطورة وفي مجال الترجمة من كتابات المستشرقين إلى اللغة العربية الأصرار على ترجمة ما يشير الشهات: التشكيك في مصادر العربية الأولى ، الادعاء ببشرية القرآن ، الشك قمية الحديث العلمية وإنكار مكانة السنة في الإسلام ، الدعوة إلى مساواة المرأة بالرجل والقضاء على قوامة الرجل ، الادعاء بأن الفقه الإسلامي مقتبس من القانون الروماني ، الدعوة إلى أحياء الحضارات السابقة على الاسلام ، وتمجيد العصر الفرعوني والتغني بحضارته ، الدعوة إلى العامية والتأليف فيها، واقتباس الحروف اللاتينية ، كتابة التراث بصورة محرفة ، وتفسير التاريخ الاسلامي تفسرا مادياً وماركسيا ، ومن نماذج كتابات السيرة كتاب (حياة الرسول) لمؤلفه ( ر.ف. بودلي ) ترجمة السحار وعمد فرج يرمي إلى التشكيك في أن القرآن من عند الله، وأن معظم ما عرفه الرسول كان من التوراة والإنجيل في محاوراته مع ورقة بن نوفل والزعم بأن الراهب يحيرا أثر فيه في طفولته وأن العقائد والاديان تتشابك في سوق عطاظ وهذا كله زيف وخطأ ودعاري باطلة ويذهب بودل أن هذاك رحلات الرسول إلى

الشام ، مع أنه لا توجد إلا رحلة واحدة وهو ابن لعاشره ورحلته وَهُو بعد العشرين ولكنها محاولات التشكيك وإثارة الشهات .

وفى مجال التفسير: هاك محاولات جولد زيهر المتهافته في كتابه ( مذاهب التفسير الإسلامي ) وتعسفه في إثبات المذهبية المجددين، وقد رد على هذا الاستاذ محمد إبرام الشريف في رسالة عن اتجاهات التمدن في تفسير القرآن فقال بأن المستشرق يرون أن مفهوم التجديد التفسيري عندهم هو التحصير والتطوير بأبعاده عن أصله أو بهدمه من أساسه وعليه فلم تستحق عندهم لقب التجديد إلا محاولات الهدم والانحراف من الحق ، أما ماسوى هذا من أصيل التجديد المرتبط بالكتاب والسنة فهو في نظرهم رجعية وسبب مشخلف المسلمين لارتباطه بالماعني.

وهناك أخطاء كثيرة لجوميه الفرنسي في دراسته لتقسيري المنمار والجواهر وجون بالجون الاتجليزي في دراسة هن التفسير القرآني في العصر الحديث.

ومن كتابات المستشرق (لموغلة في الخطأ ما كتبه هارمن ، في كتابه عقائد الإسلام فهو محاول الادعاء بالباطل بأن لغة القرآن ليست إلا شيئاً عادياً فلغة القرآن ــكا يقول الدكتور محمود حمدى زفزوق ــ لها خصوصية التغرد وقد عجزت العرب عن محاكاة لغة القرآن كما مجزوا عن قبول التحدى الذي مازل قائماً وسيظل قائما إلى أن تقوم الساعة ، وتقميز لغة القرآن التي أعجزهم تحديما بنظمها وخصائصها إنها تباين كل ما نظمه العرب .

( • )

أهم مصادر التبشير والاستشراق:

(أولا): إسرائيليات ابن سبأ .

﴿ (ثانياً ): كتابات الزنادقة في الأدب.

٧ ثالثًا ﴾ : مفاهيم دعاة الحلول ووحدة الوجود .

- ( رابعاً ) الإقليمية والدعوة إلى عالم عربي وعالم الإسلاى .
- (خامساً ): دعوات القادياتية والبهائية في إسقاط الجهاد ودين واحد .

-

- (سابعاً): التأويل في التفسير بما يبرر الواقع أو يتخذ من أصل دبني سلاحاً لتأييد مذهب أو إيدلوجية حديثة .
  - (ثامناً) : محاولة إسقاط الفرائض بالدعوة إلى الفكر الباطني .
    - ( تأسعاً ) : إشاعة الاسلوب التوراتي واللبناني الغربي .
- (عاشراً ) : معاونة الشعر الحر والدعوة إلى اللغة الوسطى فى النشر والعامية والحروف اللانينية .
- (حادى عشر): هدم التراث بإبراز السيء منه أو إعادة كتابته عــــلى نحو خبيث .
- (ثمان عشر): إعلاء بطولات زائفة كالحلاج وابن عربى وبشار وأبو نواس وتنكيس المتنى والغزالى وابن خلدون.
  - ( ثالث عشر ) : إذاعة المفاهيم المادية والعلمانية والإباحية .
  - (رابع عشر): تشويه التاريخ الإسلاى وفرض التفسير المادى عليه .
- (خامس عشر): التشكيك في العقيدة الإسلامية ومحاولة الادعاء بأن الآديان كلها موحدة . وإنكاد تميز الإسلام بالتوحيد الخالص .

#### (7)

تتمثل مؤامرات الاستشراق في مخطات ما كرة تستهدف جميعها هدم المفاهيم الإسلامية الصحيحة وتقديم مفاهيم باطلة وصالة وليست من الإسلام أساساً.

(أولا ) في مجال الشريعة الإسلامية: يتابع جوزيف شاخت (أستاذه جولد زير ) في انتقاص الشريعة الإسلامية ويقول إن محداً صلى الله عليه وسلم لم يبحث في إبدال القانون العرفي للعرب بل بحث في كميف بجعل الرجال يسلسكون فيا مختارون حساب اليوم الآخر ، وبرى شاخت أن الرسول هو الذي يقرر ما يبتي ومايلتي أو يعدل من الاهراف والتقاليد والعادات التي كانت سائدة في المجتمع الجاهلي ويعتبر الإسلام من وضع محمد وقد غفل شاخت كما يقول د كتور أحمد على المجذوب ومن نقل منه ( مورد يدجر ) عن الطبيعة الخاصة للقاعدة الشرعية الإسلامية فاعتقدوا أنهم قد وقعوا على نمغرة في البناء التشريعي الإسلامي أو أنهم اكتشفوا عورة فيه فبادروا إلى فضحها وإشهارها ولم يفطن هؤلاء إلى الاختلاف بين القوانين الوضعية والتشريع الإلهى فبينها ينتمى الامر بالنسبة للمذنب يتوقع العقاب طبقأ للقوانين الوضعية فإن الامر لايعتبر منتهيآ بالنسبة لمرب يرتكب معصية نهى عنها الله ورسوله والاختلاف بين طبيعة المحصية في التشريع الإلهي وفي القوانين الوضعية هو السمة المميزة للقواعد الشرعية الإلهية وفي الإسلام صورة الله تبارك وتعالى تختاف عن صورته عند اليهود ، جاء الإسلام لتصحيح الصورة وليعرف الإنسان بالصفات الحقيقية لله الواحد الاحد ( التواب الرحمن الغفور الشكور ) الذي لاينحاز لفريق من خلقه دون فريق والذي ايس معاقباً دائماً أو منتقماً أبداً وتتميز شريعة الله عن قانون البشر بالعدالة المطلقة والرحمة الشاملة وتتسم بالتوازن التام بين الحقوق والواجبات وبين النتائج في حالتي الطاعة والمعصية .

(ثانياً) خطا ما ادعاه مورد بيرجر نقــــلا عن , شاخت ، من أن الاسلام الأول اعتمد على القانون العرف للعرب في اهتمامه الآساسي بقواعد الآخلاق ، وهـــــذا كذب محض لآن القانون العرف للعرب نفضته تماما القواعد الآخلافية الاسلامية ولم تقر منه إلا ماوجدته سلياغير متعارض مع الفضائل والآخلاق الاسلامية ، فما اتفق من إعراف العرب مع غاية

الاسلام (آمام بحتمع منسق فى نظمه وأحواله وأخلاقه وسلوكه ) أبنى عليه وما يتأخر معه منها استبعده وألغاه واستبدله بغيره . وهكذا فعل بوأة اللبنات وشرب الخر ولعب الميسر وأكل لحم الحنزير والزنا والبغاه والرأ وزواج الابن من زوجة أبيه والعصبية الجاهلية عموما والظلم والبغى والاثم وألغى ما كان من شأنه الاسامة إلى المرأة بما كان سائداً في الجاهلية وأزال كل صور التميز بين الانسان وأخيه لجعل الناس سواسية .

(ثالثاً) خطاً ما إدعاء من أن القانون الإسلامي تطور نتيجة ارتباطه عالتجربة بل لمثل أعلى دبني مضاد التجربة وهسذا كلام غريب فالقانون الإسلامي هو تعبير لمثل أعلى دبني إلا أنه ليس مضاداً التجربة كا زعم شاخت بل العكس هو الصحيح فهو نتاج التجربة ، فالقانون الإلمي يتناول أموراً أثبت كل التجارب التي مرت بها البشرية في مختلف عمورها ضرورة التصدي لها بالقاعدة القانونية ، وقد أشار القانون إلى أن القواعد القانونية لم تغرض لجرد دفع الإنسان إلى الاقتراب من المثل الأعلى الديني ، ومن عوامل اضمحلال الامم في الماضي والحاضر عدم النزامها بالفواعد القانونية بالإسلامية وخاصة فيها يتعلق محفظ العرض والحياة والمال والعقل مما أدى إلى شيوع الفساد وتغشى الرزيلة واصطراب الاحوال .

أما فيما يقول من وجود ثغرة بين الوصايا الاخلاقية والقاعدة الشرعية فإنه قول مفلوط ، فليس فى الإسلام وصايا أخلافية وإنما فيه التزامات تقع على عانق المسلم ، فالإسلام لم يقتصر على الايصاء: لاتون ، لاتقتل ، لانسرق ، ولكنه قور أحكاما الزاني والسارق :

ثانياً: كانت العتربة القاصمة التي وجهت المسلمين هي دعوى العلمانية التي أواد بها أن يعزل الإسلام عن كل ما يدور داخل المجتمعات الإسلامية، أن جعلها أكثر استعداداً لتقبل الاستغلال الاقتصادي وأكثر طواعية للتبعية الفكرية والسياسية والاقتصادية المقوى الاستعارية ، وبعد التحرد من السيطرة الاستعمارية وقعت دول العالم الإسلامي في فنح التبعية الثقافية

وللفكرية نتيجة للنظريات الوافده وما أحدثته من مظاهر الثلق والاضطراب بين الشباب وقد كان الجبل الذي تلق ثقافته في الدول الاجنبية برى أن الأسلوب الوحيد للتقدم هو اتباع الطريق الذي سلكته تلك الدول سواد أكان وأسمالياً غريبا أم شيوعيا شرقياً ، أما المناهج الإسلامية التي تدرس بالمعاهد والسكليات فقد كانت عاجزة عن أن تقدم عقيدة الإسلام بمفهومه بالمعاهد والسكليات فقد كانت عاجزة عن أن تقدم عقيدة الإسلام بمفهومه الجامع كمنهج حياة ونظام مجمع ، وبذلك قصرت عن توجيه الداعية الإسلامي القادر على إقناع جماهير المنتفعين الذين جذبتهم أضواء الغرب .

ثالثاً ؛ افتراءات المستشرة بن صد الوحى المحدى وشخصية النبي صلى الله عليه وسلم واجه : الفكر الإسلامي هذه الشبهات وكشف زيفها في رسائل حديدة كتبها الباحثون المسلمون إعانا منهم بأن التصدي المستشرة بن وكشف مقاصدهم فريضة أساسية في هذا العصر الآنها معركة بين الحق والباطل ومن سنة الله في هذه المعارك أن الحق هو الذي ينتصر .

تقول الدكتووة ليل زكى قطب: لم يكن الوحى المحمدى خروجا على المالوف الذي تعرض له الانبياء السابقون في هذا الجال فلا على إذن المتعب والادعاء بأن الوحى المحمدى ليس وحياً من السياء وإن ما جاء في القرآن السكريم من تشريعات وثروة علمية قد استحدها الرسول من الاديان في السابقة ولم يدر هؤلاء أن الرسول قد وضع جميع ماسبق من الاديان في قفص الاتهام بسبب ما تطرق لها من تحريف فان لم يكن مؤيدا من الله بالوحى لما استطاع أن يغير المفاهيم وإن يقوض هرش الجبابرة وإن يأتي بالوحى لما استطاع أن يغير المفاهيم وإن يقوض هرش الجبابرة وإن يأتي بما لم تأتي بمثله الانبياء المرسلون ، ولقد كان الوسى المحمدى أكمل دعوة بحال بها رسول ، أنه يحمل آخر كلة من الله إلى الناس ، فالوحى الحمدى برحمة عامة بالناس كليم ، وهو بذلك يختلف عن الوحى في اليهودية أو يحمد في المسيحية ، فالوحى في كل منها مقيمود على بني إسرائل فلم يبكن الوحى في المسيحية ، فالوحى في كل منها مقيمود على بني إسرائل فلم يبكن هذا الوحى متوجها لنير اليهودي ولم يبكن لهذين النيين المادين تول عليهما هذا الوحى متوجها لنير اليهودي ولم يبكن لهذين النيين المادين تول عليهما

الوحى شأن جداية أحد من الناس غير شعبيهما الذي بعثا إليه فالتوراة كلما خاصة ببني إسرائيل ليس فيها شيء لاحد من الناس ، إنه تشريع مفصل عليهم ، وهو دواء لا يصلح لغيرهم من البشر ، فإذا رجعنا إلى الإنجيل فجميع وصاياه لبني إسرائيل ومعجزات عيسي كلها لبني إسرائيل ولحكن بني إسرائيل حرفوا التوراة ، أما المسيحية فيي دين القلب الإنساني ولهذا تجد دعوة المسيح خالية من المراسم والعلقوس .

فالمسلمون لا يطلبون من أهل الكتاب إلا أن يتحدوا معهم في عبادة الله وحده فلا يشركون معه أحداً من خلقه وينزهونه عن الزوجة والولد وعن التركيب والتبعيض والحلول والاتحاد ، وكان من حمكم الشريعة الإسلامية أن عبرت عن الله بكلمة الذات التي لا تعطى مدلولا تجسيديا ولا تجريديا وإن كانت تدل على وجود معني لاتدركه العقول ولا تحيط به الافهام ووحدانية الذات واحديثها من الآمور التي جاءت دعوة الإسلام لتقريرها وترسيخ أسسها في العقول والقلوب بالآدلة القاطعة والحجج الدامعة، ونزه الإسلام وب العالمين عن الشركاء والانداد وأثبت له صفات الجال والجلال والكال عا بجمله واحداً في ذاته وصفانه.



# البائب الثان امُسَول ارلاست الام

# الاسلام: المنهج الرباني الجامع

تختلف الإسلام عن الآديان، وعن المناهج والإيدلوجيات في أنه المهج الرباني الجامع القادر على الثبات في وجه متغيرات البيثات والآزمنة ، مع الالتقاء ممها ، هذا التميز يرجع إلى الفارق العميتي بين الابدلوجيات التي هي من ضنع العقل البشرى ، لزمن معين وعصر معين وبين المنهج الرباقي القادر حلى معايشه مختلف العصور والبيئات دون أن ينال منه التغير ، لأنه يقوم على الغطرة الإنسانية ويكمل في أطر عامة واسعة مرئة تترك الناس الحرية في تشكيل تطبيقاتها فى الصورة العصرية دون الحروج على حدود أنه وضوابط المجتمع إلى قررتها الشريعة لحانة الإنسان وحانة المجتمعات من الانهيار والتحلل. إن هدف الإسلام الأساسي هو إيجاد العلاقة الصحيحة بين الله تعالى الإله (المالك الحاكم ، وبين الإنسان بصغته إنسان ، والإيمان إنما عثل التزام الإنسان تجاه الله تبارك وتعالى : الالنزام بالتفكير ولماصعور والحياة على طريق الله والالنزام بأن تتحرك إرادة الإنسان داخل الأرادة الإلهية والعمل على جعل كلة الله هي العليا . وفي الإسلام يلتني الوحي والعقل لأول مرة والدين من شأنه أن يحرك التاريخ ويحل تناقضات للشعوب وهو المنبع الوحيد العم والحينارات والإنسانية : من شأنه أن يرسى التوازن بين النفس والجسم يقدر مافي طاقة البشر وطبيعة الحياة .

الإسلام هو المنهج الرباني الجامع بين العقل، والقلب، والدين والدنيا، والروح والمادة، فقد تكامل الإسلام في أحكام الاعتقاد والعمل والآخلاق. والاسلام يشمل في معناه ما تعنيه في الغرب كلمة الحضارة المسيحية وألدين المسيحي بجتمعين، وتعاليم الإسلام تضم بالاضافة إلى المعتقدات والعبادات تشريعاً يمكن أن يسمى بلغة العرب: الحقوق المدنية والحقوق الجنائية وحتى الحقوق الدستورية (كا يقول برنارولويس، فكلم مسلم مؤمن يعتقد أن هذه التشريعات الاسلامية جاءت من النبع نفسه ولها سلطة وقوة التشريعات الاعتقادية والعبادية نفسها.

وقد جاء الإسلام خلاصة بيراث الانبياء وما أعطيت البشرية عن طريق الوحى والرسل والنبوات من فكر وهدى وعلم ونور ، وهو الميراث الحقيق الذي يعتز به الانسان المؤهن وقد تبلور جيعه في رسالة محمد بن عبد الله في القرآن البكريم والحديث النبوى (وآنيناك الكتاب والحكمة) وقد جاءت رسالة الاسلام العالمين ليظهره على الدين كله وجاء القرآن مبيمنا على كل السكتب السهاوية السابقة له بعد أن جاء مصدقا لما بين يديه منها والاسلام عن طريق القرآن يقدم لمبشرية الرؤية الشاملة التاريخ وموازين القوى على حد تعبير الدكتورة بنت الشاطىء عنه فهو يستقطب الموامل المختلفة في تفاعل مؤثر ، كل لها مكانة دون تفرقة ، ومن مجموعها تتكون الصورة : عوامل سياسية واقتصادية وثقافية .

« وقد صهر الاسلام في وحدته الشاملة أنماً محتلفة في أصولها وسلالاتها بم مختلفة العقائد والملل، متفاوتة الاوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية، متباعدة الثقافات والعقليات والالسنة ، من بلاد فارس وما وراء النهر إلى أفصى المغرب على حافة بحر الظلمات ، جمع الفارسي والعراقي والبدوي واليمي والشامي والمصرى والمغرق أمة واحدة وانصهر ميراث الحضارات العريقة لشعوب المنطقة في البوتقة الواحدة والنني المجوس والصابئة والوثنيون وطوأتف الملل الدينية على دين واحد ، وتعربت الشعوب من العجم والقينيقيين وأبناء الفراعنة والبربر لانها أسلمت والعربية لغة القرآن ، كتاب عقيدتها الواحدة ولواء وجودها المشترك فالحضارة الاسلامية عربية اللسان والقيم، إسلامية الجوهر والروح والنهج ، شاركت فيها شعوب الامة من أقصى المشرق الآسيوي إلى المغرب الافريتي ، والقرآن دليل هذه الحضارة الاسلامية للرائدة ومنارها ولواؤها ، وعلى نور هداه صدت غزوات الصلبين وهجمات ألتتار، وظل القرآن يتلى في الدور والاكواخ والمساجد والزوايا وينفذ إلى أعماق ألقرى ونائى النجوع متفرداً بالسيطرة الكاملة على ضمير الجاهير من أبناء الامة ، وظل القرآن ينسخ أميتهم بمدد سخى من الوعى ويمزق عن بصيرتهم حجب الجمل وعشاوة العمى وغطاء الغفلة ويلح على عقولهم وقاوبهم بكلمات الله في أمة الإنسان وكرامة الآدمين، فكيف بمكن أن نفهم تاريخنا أو تفسره بمنزل عن هذا القرآن، بسلطانه الفذ على صعير الجاهير ووعيهم وهم يتمردون على أغلال الاستعباد ويرجمون صروح الطغيان وهذا مالم يخطئه أعدائنا ، لم يعرف التاريخ هدفا شدت إليه أبصار أعدائنا مثل هذا القرآن ، تسقط كل الاهداف مالم يبق القرآن حارساً لضمير الامة ساهراً على أمنها بالحق والحير ولواء يجمع شعوبها من مشرق ومغرب ،

عرف الاسلام بالوسطية ، فقد انحرفت اليمودية إلى الفردية الطاغية والمادية المسرفة ثم جاءت المسيحية فانحرفت إلى الروحية الظالمة وإلى النفرة من هذه الدنيا فجاء الاسلام وسطا جعل الفرد متكاملًا مع المجتمع وجعل المجتمع متفاعلا مع الفرد وأقام التوازن بين الروح والجسد والعقل والقلب وأقام التكامل بين الدنيار الآخرة وفي الإسلام ( الله تباوك وتعالى ) هو رب العالمين ورب الناس كافة ( اليهود والمسحين والمشركين والكفاد والوثنيين وآكاي لحوم البشر) يشملهم جميعاً برعايته ويفتح لحم أبواب الهداية (أي التقدم والتحرر) ويقرر الاسلام إن الانسانية كلما أمة واحدة وإن الناس جميعاً أسرة واحدة يدعون إلى دين واحد ، وإن مصير الانسان بين بديه لا تقيده إلا سأن السكون وقوانينه التي أن احتدى إليها أدار السكون وانتفع به • وإن الله لايغير مابقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ، وإن الغاية من الشريعة الإسلامية تحقيق مصالح الناس ودرء المفاسد فحيث توجد مصلحة الناس فثم شرع الله والمسلمون مأمورون رجالا ونساء بطلب العلم من المهد إلى اللحد ، ومعاملات الناس ومعيارها العدل والإحسان ، وليس الاسلام حركة اجتماعية سياسية فحسب ، قاصرة على مسألة الفقر والفقراء ، وإنما جاء الاسلام منهجاً كاملا الفكر والحياة والمجتمع ، والتفسير المادى لايصلح في فهم الاسالم.

 الجامع وإن هذه الروافد لا تستطيع أن تصبح مناهج مستقلة وتنفصل عن النهر السكبير لانها إذا انفصلت تموت ومن قبل استقلت المعتزلة واستعلى التصوف ولسكن أحدمما لم يستطيع أن يمثل الاسلام .

وإن إيمان المسلم يقوم على أساس أن ارتفاع الانسان وهبوط منوطان بالتكليف وقوامه حرية الارادة والتبعية والالتزام الآخلاق فهو بأمانة التكليف قابل الصعود إلى قة الخليقة . والاسلام لا يعرف المعليثة الموروثة ولا يحاسب أحدا بذنب أبنه أو أبيه ( ولا تزر إوازرة وزر أخرى ) والاسلام لا يناقض العقل ، وإن العقل يحتم الايمان .

# ١ - التوحيد

تقردد على ألسنة وأقلام الكتاب عبارة غامضة هي قولهم إن التوحيد يكاد يكون عاماً في جبع الثقافات والديانات القديمة قال به المصريون القدماء وقال به الاشوريون والبابليان ، والفرس والهنود والصين واليونان على اختلاف في عدد الإلهة ومكاتبا ، واختلاف في تصور الإلهة بعضهم عن بعض أو صلتهم بالعشر (عبارة إبراهيم بيوى مدكور) ونقول ، ولكن التوحيد المنالص لم يعرفه إلا الاسلام الذي أنكر جميع أنواع الشرك والتعدد ولم مجمل بين الله تبارك وتعالى وبين الإنسان حائلا أو وسيطا :

و وإذا سألك عبادى عنى فإنى قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان،

يقول برناردشو في قصة (الزنجية تبحث عن الله) : إن محداً خطا خطوة كبيرة إلى الأمام عندما أدخل ديانة التوحيد محل هبادة الاصام ودعا إلى إعادة النظر فيما أحاط الاديان السابقة من الشوائب وإلى التعرف على الجوهر الصحيح فيها ، إن الوصية الثانية من وصايا الله المذكورة في المتوراة تقول : لاتصنع تمثالا منحوتا ولا صورة من الصور ، ولا تسجد لحــــا ولا تمدها :

هذه الوصية تجد احتراما من المسلمين أكثر عاتجد من المسيحيين، .

ولا ريب أن مفهوم التوحيد الذي يقدمه الإسلام والتي مانزال نتطلع إليه في العصر الحديث ، وهو المفهوم القرآني الخالص على نحو مايعرف في الصدر الأول من المؤمنين بالإسلام بعيداً عن الخوض في النظريات الفلسفية والاساليب المنطقية التي درج عليها المتكلمون وبعيدا عن المصطلحات الفلسفية المعقدة والدكلات الفنية الجامدة التي تكد الذهن وتتعب العقل واستقاء العقيدة من النبع الصافي الذي لا لبس فيه ولا عموض .

(٢) جاء الإسلام بالنوحيد الخالص: توحيد الألوهية وكان توحيد الربوبية معروفا عند العرب قبل الإسلام في الجاهلية كالايمان بالله تبارك وتعالى خالقا ورازقا وكان مفرق الطريق بين الشرك والتوحيد هو توحيد الألوهية الذي لم يقر به المشركون في الجاهلية حين أخذوا يوجهون عبادتهم إلى الاصنام فلم ينفعهم إيمانهم بتوحيد الربوبية وبقي كثير منهم على الشرك ومات عليه.

فالتوحيد الخالص ينني أولا أن يكون لله تبارك وتعالى شركاء ينازعونه الألوهية أو يستحقون معه العبادة أو الحب أوالولاء أوالدعاء ولقدر فضا الإسلام الوسائط الخشبية والحجرية فهى لا يرجى بها الخير أو يدفع بها الشر، و دعا الناس إلى إسلام الوجه لله ، بأن يقصد الناس ربهم مباشرة وإن كل ماعدا الله فهو فقير إلى الله وكل ماعدا الله فهو ناقص مقهور ، وماعدا الله فهو عبد وإن الله تبارك وتعالى واحد أحد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، ومن هنا فإن على المسلم أن يتحرر من عبادة ماسوى الله ولقد كانت فكرة التوحيد الخالص هي أقسى ما واجه المشركون الذين ما كانوا يريدون أن يعرقوا بمقتضى الوحدانية وهو أن يتكون الحكم لله وحده في حياتهم وشتونهم وأن يتلقوا عنه وحده الحلال

والحرام وأن يكون إليه وحده مرد أمرهم كله فى الدنيا والآخرة وأل.. يتحاكموا فى كل شيء إلى شريعته وحده .

(٣) تختلف التوحيد الذي جاء به الاسلام عن التوحيد الذي عرقته... الثقافات القديمة سواء من المصريين القدماء أو الاشوريين أو البابلبين. أو العرب أو الهنود واليونان ، وأبرز وجوه الاحتلاف : الاختلاف في تصور الفارق بين الالهة التي يعبدونها وبين الله تبارك وتعالى فالحق تبارك وتعالى في الاسلام و صمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، فهو لا يلابس البشرية ولا شيئاً من الخلائق ، وكذلك فإن البشرية لا تلابسه لا في وحدة... ولا حول ولا اتجاد ولا فيض ولا انبثاق ولا بأى صورة من الصور لافي الواقع ولا في التصور فهو سبحانه وتعالى لا يقاس بصورة إنسانية ولا يؤلم بشراً يرفعه إلى مقامه ، ولا باسم تعدد في الطبيعة (لا هو تية و ناسوتية ﴾. ولا بأى صورة أو صفة . إن الله تبارك وتمالى هو أول الامر ونهايته ، وهو مطلق الحركة في عالم الاكوان والحياة وكل شيء يتصل به انصال. العبودية فالله هو الرب والانسان هو العبد والصلة بينهما صلة وجود فالله هو الخالق والانسان هو المخلوق وهي صله ارتباط دائم : من الانساق الدعام. ومن الله الاستجابة ومن الانسان التقوى والشكر ومن الله الرحمة والعدل . . إن سبيانا الحق للتعرف على ذات الله وأسمائه وصفاته ليس علم ( أصول. السكلام ) في نزوعه إلى الفلسفة والاصطلاحات العلمية الممقدة التي تشتت للذهن وتَغَرِّقَ القلب ، ولا ذوق أصحاب الوجد في انقطاعه عن منهج العلم ... ولأثما سبيلنا هو العلم الصحيح الثابت عن الكتاب والسنة والموصل إلى العمل الذي تتحرك به الجوارح منفعلة يوجدان قد علم عن ذات وبه وَصَفَاتُهُ مَا حَرِكُهُ بِالْحَشِبَةُ وَالْرَهِبَةُ وَالْحَبِ وَكُنَّالُ الْخَصْوَعُ وَالذَّلِّ . وَالْتُوجِبِهِ أن يكون العبد يريد الله بحركاته كلها وأعماله كلما لاريد بها إلا الله وأن يكون. بنقله وقلبه ونفسه قاصدا إلى الله بحميع أمره ، لايحب مدح إنسان ولا تنانه ولا يفرح بعمله ، إذا اطلع عديه المطلمون وإذا اثني عليه أحد حد أنه على ستره عليه ( حسن البنا).

(ع) أن من أوز الحقائق أن التوحيد ليس وليد التطور العقلى ، فقد دأب الباء شون على تصور نشأة العقيدة بأن التوحيد هو آخر مراحل تعاور الآلوهية وهم يظنون أن العقل البشرى ظل يترقى حى وصل من تعدد الاله وعبادة قوى الطبيعة إلى مرحلة التوحيد ويرى الدهض أن (اختانون) هو أول داعية للتوحيد ومن خطأ الاعتقاد أن العقيدة بدأت بعبادة قوى الطبيعة بالرهز عليها في صورة تماثيل أو انصاب وانتهت إلى وحدة ا-تانون البشرية والحقيقة إن البشرية بدأت موحدة ثم انحرفت عن الطريق السوى ، وإن الذين يقولون إن البشرية بدأت موحدة ثم انحرفت عن الطريق السوى ، وإن الذين يقولون وثم جاءت الآديان بالتوحيد ) يقصدون الهوديه والمسيحية ، هم غير عالمين محقيقه الآمر في رسالات الساء ، ومنهم من يقول هذا من الدارسين الإسلام والتوحيد جاء مع آدم وجاء مع نوح .

(٥) يؤكد القرآن الكريم على أن زمام أمور الكون بحميع أجزائه بيد وب واحد يسير هذا الكون طبقاً لقوانين وتواميس معنية وهذا ما تدعو إليه الفطرة أيضاً والوجود المستقل الوحيد في هذا الكون هو وجود رب العالمين الذي لا يحتاج في وجوده إلى شيء خارج ذاته وكل الآشياء محناجة اليه وهو المصدر الوحيد الذي يمكن اللجوء إليه والركون عنده بكل مافي الكلمة من معني، وإن الحق تبارك وتعالى هو الذي تفرد بعلم الغيب وقد وهب الله الانسان قدرة محدودة تمكمه من أن يسكتشف جزء يسيراً من قوانين هذا الكون، ومن الخطأ أن يلجأ الانسان إلى القوانين المحدودة التي أعانه على اكتشافها فيركن إليها ويعتبرها أساساً مستقلا لمسيرة هذا الكون، وأن يعزف أو يغفل من المصدر الاساسي الذي يتحكم في هذا الكون وعلى الانسان أن يغبهم وجوده كجزء من هذا الكور تتحكم فيه القوانين والعلل التي تسير هذا الوجود فعليه أن يركن ويلجأ إلى من بيده زمام هذه القوانين ، هذا الأيمان هن شانه أن يهب الانسان الثقة والمسر والعزيمه والاحساس بالارتباط بهن شانه أن يهب الانسان الثقة والمسر والعزيمه والاحساس بالارتباط بهنوة جباره لا تفني و لا تقهر .

# ٢ - الوثنية

لقد بدأت البشرية موحدة لله تبارك وتعالى ثم جاءت وساوس للفكر البشري فجالت الناس عن التوحيد إلى الوثنية ، ومازالت البشرية في صراع مع الوثنية خلال رسالات الاديان لم يتوقف . وتتلخص الوثنية في عبادة المحسوس المشخص ــ كما يقول الدكتور محمد البهي ـ وعبادته تنطوى على تعدد المعبود ، وقد عبدت الجماعات الوثنية ماني الطبيعة من أنهار وجبال وأفلال وكوا كب ، وقد حظم الإسلام الوثينة ، وهاجم تعدد الآلهة ودعا إلى عبادة الله جل جلاله الواحد، بل إن الإسلام هاجم الشرك الذي وقع فيه أهل الجزيرة العربية حين قالوا أزاء الاصنام [ . ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلني ]، وبذاك دعا الإسلام إلى التوحيد الخالص ، المبرأ من كل شرك أو شبهة ، وهذا هو الفارق العميق بين وثنية العرب وبين وثنية اليونان الى تعددت منها الآلهة فللحصاد إله وللربيع إله والحرب إله ، وقد عني الإسلام بتقديم تصور كامل للحق تبارك و تعالى و لمالم الغيب و الآخرة ، ورسم حقيقة الصلة بين الله تبارك و تعالى وبين الإنسان ، وهي صلة مفتوحة تلقائية لا تحتاج إلى واسطة أو وسيط ، جاء الإسلام بما يعد تصحيحا لجميع أنواع الاختلاف والاضطراب الذي وقعت في الديانات الحرفة والفلسفات المضطرية ، وما يعد رداً على جميع الأخطاء التي وقعت فيها تلك الديانات والفلسفات وبذلك قطع الإسلام الامتداد الفكرى والثقافي والعقائدي بين ما قبل الإسلام وما يعده عن العرب وعن المسلمين في كل مكان وقطع امتداد الوثنية في العالم كله ، وفي هذا يقول أحد الباحثين الأجانب لقد أحدث الإسلام رقيا عظيا في تدرج العاطفة الدينية فأطلق العقل الإنساني من قيوده التي كانت تأسره حول المعابد وبين أيدى الكهنة من ذوى الاديان المختلفة فارتفع لملى مستوى الاعتقاد بحياة وراء هذه الحياة , وهكذا خلص الإسلام الفكر ألإنساني من وثنية القرون الاولى.

ولقد أثبتت وثائق التاريخ أن أول من غير دين اسماعيل (عمرو بن لحى) الذى كان أول من بحر البحيرة وسيب السائبة وحمى الحامى ، [ وما جمل الله من بحيرة ولا سائبة ] ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

رأيت عمر بن عامر الخزاعي يجر قصبة فى النار وكان أول من سيب السوائب .

### ٣ ـ وحدة الدين

و تعنى وحدة الدين أن دين الله واحد فى مصدره ، وأن الأديان السهاوية حلقات متصلة تسلم كلما إلى الدين الخاتم : [الاسلام] وقد أوصى الله تبارك وتعالى كل نبى أن يؤمن بالدين الخاتم وقد جاء الإسلام متمماً لدين إبراهيم ومرتبطا به ، وجاء الإسلام ليظهره الله على الدين كله ، كما جاء القرآن مهيمنا على كل من سبقه من كتب السهاء ، التي كانت كلما فى الأصل على طريق واحد إلى الغاية وإن الكمال المهائى فى التشريع قد تم فى القرآن وقد جاءت الرسالات للأمم أما الاسلام فجاء للإنسانيه كلما و ثبتت عالميته منذ اليوم الأول والقرآن مصدق لما بين يديه من التوراة والأنجيل .

ولقد جاء الإنجيل بتعديل بعض احكام التوراة إذ أعلن عيسى عليه السلام إنه جاء ليحل لهي إسرائيل بعض الذي حرم عليهم، وكذلك جاءالقرآن بتعديل بعض أحكام الانجيل والتوراة ، إذ أعلن أن محمداً صلى الله عليه وسلم جاء ليحل للناس كل الطيبات ويحرم عليهم كل الخبائث ويضع عنهم اصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، ولم يكن ذلك من المتأخر تفضا للمتقدم، وإنما كان وقوفا عند الوقت المناسب ، مثل ذلك مثل ثلائة من الاطباء جاء أحدهم إلى الطفل في الطور الأول من حياته وقرر غذائه على اللبن وجاء الثاني مقرر له طعاماً نشويا خفيفا وجاء الطبيب الثالث في المرحلة التي بعدها فإذن له بغذاء قوى ، وعلاقة الاسلام بالديانات الساوية في صورتها الأولى علاقة تصديق وتأييد كلى وإن علاقنه يها في صورتها المتطورة علاقة

تصديق لما بقى من أجزائها الاصلية وتصحح لما طرأ عليها من البدع والاضافات . ومن الخطأ القول بأن البشرية قدانتقلت من إله إلى إله حتى اهتدت التي التوحيد بعد وقت تجاوز آلاف السنين . لقد نسي هؤلاء إن آدم عليه السلام هو والد البشرية الأولى كان موحداً ثم مضت الأعوام فَانتَكَسَتُ الطبائع لدى من خلفه فألهوا الخلوقات من أصنام وحيوان وإنسان. وجاء الانبياء ايردوا البشرية إلى دين الفطرة كل رسول جاء بعد جاهلية فأشية ليخرج الناس من الظلمات إلى النور ، إن جوهر الدعوة الربانية على السنة الرسل متفق غير مختلف متوحد الهدف، ما جاء به نوح و إبراهيم وموسى وعيسى ومحمد بصدر من مشكاة واحد [ شرع لكم من الدبن ما وصى به نوحاً والذي أنزلنا إليك إوالتقدم الاجتماعي يقتضي تغييراً في بعض الأحكام الفرعية للمبادات والمعاملات . أما أصول العقيدة من لدن آدم إلى محمد فثابتة على سنن الفطرة قائمة على منطق العقل لا تغيير ولا تبديل، وكان القرآن آخر الرسالات ينهض بحاجات البشرية جميعاً ، إذ ورث الإسلام خبرات الاجيال. أن النصرانية قد قطعت بها كتب السهاء دون لبس وجاء الأنبياء كلهم وسالة الإسلام ، والإنجيل مصدق لما بين يديه من التوراة والقرآن مصدق لما بين يديه من التوراة والإنجيل.

ومحمد عيد الله دراز ،

## ع ـ النبوة

هناك شهات تطرح فى هذا المجال تقول إن النبوة : تجربة ذهنية فكربة وأن النبى قد أدرك ما أدرك من النبوة نتيجة قدرته على التركيز واستدامته على مستوى تجريدى لا يطيقه غيره، والحقيقة أن هذا مفهوم الفكر المادى، للذى لا يعترف بتكامل الروح والمادة ، وأنه من العسير على أى إنسان مهما بلغ به التركيز أن يكون نبياً لأن النبوة ليست تجربة ، إن أبوز ظواهر النبوة هو الوحى، وهذا الوحى مبط فجاة فى لحظة مجهولة النبى كأنه وهضة خاطفة لم يسع إليها ولم يتوقعها ، إن أبوز صفات الوحى أنه من خارج الذات

حقهو ليس نتبجة فيضان نفسى أو كبت لمجموعه من التأملات احتشدت وتفجرت فى نفس النبى كما يقال والقائلون بهذا هم المكذبين بالنبوة الخائضين بالباطل فى وصفها.

إن النبوة هي اصطفاء رباني علوي مسبوق ببعض الارهاصات لايعرف التدرج المؤدى إلى ما يسمى النضج في النهاية ، وهي تكليف فجائي ينتي الإرادة فلا خيار لنبي في أن يقبل أو يرفض ما يأتي به الوحى ( ما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي ).

٢ — الوحى ركن أساسى للنبوة يعرفه كل أصحاب الديانات ولذلك فقد حقال ورقة ابن نوفل عندما سمع بخبر محمد: هذا هو الناموس الذي أنزل الله على موسى ، ذلك أن أهل الديابات السماوية يعلمون أن الوحى وصل أنبياتهم صن طربق الملك جبريل عليه السلام (إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح سوالنبيين من بعده وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعبل وإسحق ويعقوب والاسباط سوعيسى وأيوب ويونس وهارون وسلمان وآتينا داود زبورا ورسلا قد حقصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك وكلم الله موسى تكلميا).

لقد ذكر الله تبارك وتعالى لاهل الكتاب الانبياء الذين لا يرتابون الاعلامهم إن الوحى إلى رسوله محمد صلى الله عليه وسلم كشأن الوحى إليهم الفطهر بهذه الآية أنه لا غرا بة فى الوحى إلى محمد صلى الله عليه وسلم فإنه سوقع لكثير من الانبياء قبله والخصم يؤمن بهؤلاء الانبياء عليهم السلام .

س ويقول الاستاذ قعطان عبد الرحمن الدورى: إن الوحى أمر خارج عن النفس وهو الاساس الذي يبنى عليه الاعتقاد بالنبوات وهو الطريق الذي جاءت به العقائد والاحكام الشرعية وغيرها ولذلك أهتم كثير من أعداء الإسلام بإنمارة الشكوك حول الوحى قال المستشرقون تان الوحى ما هو إلا حديث النفس وإلهامها (بروكلمان: تاريخ الادب العربي) أما نمن المسلمون فنعتقد أن الوحى ليس من قبيل الحدس والشعود الباطني ودلالات عن المسلمون فنعتقد أن الوحى ليس من قبيل الحدس والشعود الباطني ودلالات المنافي والفالمين والفراسة الشريعية التي غالباً ما تتأثر بالرياضيات الروحية والتفكير

المستديم الطويل ، أى أنه ليس من قبيل الوحى النفسى الذى هو الإلهام الفائض عن استعداد النفس العالية والسريرة الطاهرة لآن هـ ذه لاتنشىء المعرفة التامة واليقين الكامل الذى لاريب فيه فلا تسمو بصاحبها إلى درجة النبوة ، بل إن الوحى هو أمر طارى وزائد على الطباع البشرية خارج عن النفس والباطن لا يخضع لأى تأثير يطرأ عليها يتلقاه الني من الذات الإلهية بواسطة الملك الموكل بذلك والذى يدقق النظر فى كيفية الوحى ومعالمه وما يطرأ على النبي من ظواهر يدرك أن الوحى لا يتصل جوى النفس والظواهر التي تصاحب النبي حين يوحى إليه تشهد بأن الوحى في يكن قبل حديث النفس ، تقول السيدة عائشة : ولقد رأيته ينزل علمه الوحى في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه ليتفض عرقا ، وهذا الوحى مصداق قول الله تعالى (إنا سنلني عليك قولا نقيلا) ولا يتحمل هذا الثقل الانبي ليرتاض من جسده على تحمل عبه النبوة .

# ه \_ الفطرة

« كل مولود يولد على الفطرة ثم أبواه ينصرانه أو يجسانه».

تقوم الفطرة على الإيمان بالله وعدم الإشراك به ، فالفطرة هي التوحيد وعدم الشرك والمقصود بالتنصير والتهويد والتمجيس : محاولة طمس التوحيد الفطرى الذي ولد عليه كل مولود ، يقول الله تعالى في الحديث القدسي: إنى خلقت عبادي حنفاء كلهم وإنهم وأتهم الشياطين فاجالتهم عن دينهم ويقول العلماء بأصول ثلاثة للفطرة : (١) أصل استقلال الفطرة ولا ) أصل استطراد الفطرة (٣) أصل السجام الفطرة أو استحالة الخلاف بين جزئياتها .

(۱) فأصل استة لال الفطرة يعلن استقلال الفطرة عن الإنسان فلا يستطيع ساحر ولا كأهن أن يغير بجراها أو يعدل من قوانينها ولا تتغير هي تأثرا بما يجرى لاى إنسان (۲) وأصل اضطراد الفطرة يعلن استقلال الفطرة عن الزمان فما يثبت في سننها في وقت فلا بد أن يكون موجودك

من فيل وسيظل موجودا في المستقبل فلا يلحقه تفسير ولاتبديل (٣) وأصل انسجام الفطرة بمعنى استحالة التناقض بين الحقائق فلا يمكن أن يقض حق حقاً ، أينها كان وكيفما ظهر ، في الارض أو في السهاء به وما يتناقض حقا إذن فهو باطل يجب أن ينبذ ولا ينظر إليه . وقد قرر الحق تبارك وتعالى (١) إن العالم قائم على الحق (وما خلقنا السموات. والارض وما بينهما لاعبين ، ماخلقناهما إلا بالحق) (٢) أنه لا تبديل لسنة الله في الخلق ولا تحويل (فطرة الله التي فطر الناس عليها) (٣) ارتفاع التفاوت يستلزم ارتفاع التناقض بمعنى إستقلال الفطرة (ولو انسع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والارض .)

وأصالة النظرة تعنى أن الفطرة شيء ثابت وأصيل لدى البشر، وهي عميقة الحدور في النفس الإنسانية شديدة الإلتصاق بها، ولا شك تلعب البيئة المنحرفة دوراً كبيراً في إخفاء الفطرة وطمسها وتستغل جانب الضعف عند الطفل بجب التقليد الاعمى للآباء. والغفلة بعدم استعمال الحواس هي عقوبة آلهية للذين ينحرفون عن طريق الإيمان.

# ٦ - سنن الله

سنة الله هي حكمته وطريقة طاءته (وان تجد لسنة الله تحويلا) مثبتة على أن فروع الشرائع وإن اختلفت صورها \_ كا يقول الراغب الاصفها في \_ فالغرض المقصود منها لا يختلف ولا يتبدل ، وهو يطهر النفس ويرشحها للوصول إلى ثواب الله تعالى وجواره . وإذا نسبت السنة إلى الرب كان المهنى : إنها طريقة عامة يجرى مها أمر الله في عباده (كما قال ) وسنة الله التي قد خلت في عباده] ، يقول الدكتور أحمد حسن فرحات : أول ما يلاحظه الباحث في مصطلح سنة الله القرآني نه خاص بسنن التاريخ، والمقصود بذلك أنه لم يستعمل في القرآن إلا في هذا المجال ، وهذا لايعني أنه ليس هناك سنن إلا سنن التاريخ وإنما يعني أن القرآن استعمل هذا المصطلح مقصورا على مجال التاريخ وجده لهذا نرى القرآن يقرن دائما (سنه الله) بالإشارة إلى الأمم السابقة : [

وهذا يعنى أن القرآن يقيم المتاديخ اعتباراً كبيراً فهو حصيلة النجارب الإنسانية الطويلة التي ينبغي أن تتوجه إليها العناية الانسانية لاستمادة الدوس والعبر واكتشاف السنن التي تحكم تصرفات الناس وسير التاريخ خلال الزمن الطويل، وأبرزها سنة الله في إهلاك المكذبين الذين وففوا في وجه الانبياء والرسل وسنة الله في نصر الرسل والانبياء ومن تبعهم واعتبار سلوكهم وجهادهم ودعوتهم قدوة للمؤمنين ( ويهديكم سنن الذين من قبلكم) قال الطبرى وليسددكم سنن الذين من قبلكم من أهل الايمان بالله وانبيائه ومناهجهم ومن منن الله في الرسل أن يبلغوا رسالات الله ولا يخشون أحداً إلا الله وأن على النبي أن يسير على طريقهم وسنتهم، وكذلك الكشف عن سنة الله في تعرض الرسل للاستفزاز من قبل أعدائهم وكذلك الكشف عن سنة الله في تعرض الرسل للاستفزاز من قبل أعدائهم وإن كادوا ليستفرونك من الارض ليخرجوك منها).

وسنة الله فى محاولة قتل الاهم لرسلما (وهمت كل أمة برسولهم ليأخذوه) أى يقتلوه أو يحبسوه ويعذبوه ، كذلك نجد فى القرآن دعوة واضحة إلى اللمير فى الارض والبظر فى آثار الاهم السابقة التى تشهد بصحة هذه السنان وثباتها (قد خلت من قبلكم سنان فسيروا فى الارض فانظروا كيف كان عافبة المكذبين) ومن ذلك سنة الله فى عدم قبول الايمان عند معاينة العذاب (فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بماكنا به مشركين فلم يكن ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التى قد خلت فى عباده وخسر حنالك المبطون .)

وهناك سنة الله فى نصر أوليائه على أعدائه: (لو قائله الذين كفروا غولوا الادبار ثم لايحدون ولياً ولا نصيرا: سنة الله التى قد خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا.

وغاية القول. هو ثبات السنان الالهية وحتميتها وعدم تخلفها. وبعض طلباحثين يتوسعون فى مدلول كلة السنن حتى تشمل القوانين الطبيعية والكونية فى حين يستعملها القرآن خاصة بسنن التاريخ.

### ٧ - الغيب

كان الطعن فى الإيمان بالغيب من أهداف التغريب هدما للمقيدة الدينية فى لبها وذلك من خلال المفاهيم المادية التى تحاول أن تخرج عن دائرة الإيمان كل ماليس محسوسا باسم العلم والعلمانية وباسم حرية الفكر والتحرر من عبودية النقليد والعلمانية Soeularieur والتحررية Soeularieur مذهبان غريبان مناهضان للمقائد الدينية وزا فى القرن الميلادى المساضى وسرت عدواهما فيها سرى إلى العرب والمسلمين على وجه العمسوم ويلتق المذهبان عند الدعوة إلى الاعتماد على الواقع الذى تدركه الحواس ونبذكل مالانؤيده طلتجربة والتحرر من العقائد الغيبية .

ولما كان القرآن السكريم يبدأ فى أولى سوره يعقيدة الإعسان بالغيب فقد كان لابد من السكشف عن زيف هذه الانشطارية التي أصابت الفكر الغربي في مرحلة انتقاله من المثالية إلى المادية والوثنية الإغريقية مرة أخرى في تلك المفاهيم الزائفة التي تحاول أن تصور الانبياء بالعباقرة والمصلحين وتزعم أنهم رجال أفذاذ ثاروا على معتقدات عصرهم وحرروا أفكارهم.

كذلك فقد ذهبت الماركسية إلى مثل هذا التفسير المادى للحياة فنظرت إلى الإيمان بالغيب وماوراء المحسوس نظرة الرفض ، جريا دراء نظريات عالية تقول أن الإيمان بالغيب كان حلا مؤقتاً لمعالجة الظواهر التي لم يسيطر عليها الإنسان بالعلم ، ولقد تراجع العلم بعد ذلك عن غروره وتبين للعلماء أن هناك عالما غيبيا كاملا كائن وراء عالم الشهادة والمحسوس ، ولسكن طلفلسفة المادية مازالت تسبح صد التيار والواقع أن الإيمان بالغيب لايتعارض مع منهج العلم التجريبي ومفهوم العلم لايصادم هذا الإيمان وإن كل دلائل الوجود الآن من علم وتجربة وفطرة تؤيد مفهوم الدين الحق في أن وراء هذا الكون قوة قادرة تديره يوما بعد يوم وساعة بعد ساعة وإن الله يممك السموات والارض أن تزولا ،

ولقد فشلت كل الأبحاث التي حاولت أن تدعى و خرافة المتبافيزيقا وسقطت إزاء ما كشف العلم نفسه عن جانب الغيب وبعد أن ظهرت معالم كثيرة للتلقى من عالم الغيب كسماع الأصوات الصادرة من بعد ورؤيه الصور التي تحجبها المسافات الطويلة وقد أدرك العلم أن الاعتماد على الحواس باطل فإن لها مداها المحدود في إدراك حقائق الوجود وإن المادة التي تتكون منها جميع المحسوسات ليست إلا طاقة تتشكل وفقاً لقوانين معينة في التركيب والسرعة وقد كشب العلم قاعدة تحول المادة إلى طاقة والطاقة إلى مادة ، وتبين أن المعرفة عقلية وروحية يقول كربس موريسون ( رئيس أكاديمية العلوم في نيويورك) أن المعارف الجديدة التي كشف عنها العلم تؤكد وجود مدير جبار وراء ظواهر الطبيعة وقد يقودنا هذا الضوء إلى الاعتراف بوجود المخالق الاعظم ، وإن الإيمان بالغيب هو مصدر الرغبة في الكشف عن كل مجهول .

كذلك فقد تبين العلماء التجربين أن وجود عالم آخر خلف هذا العالم المحسوس هي فكرة طبيعية بل وضرورية في التصور يحكم طبيعة الحياة التي نحياها نفسها ومن المستحيل القول بأن الامرينتهي بنهاية هذه الحياة فإن الوجود الإنساني لا يكون قد حقق الغاية والهدف من الحياة فالحياة الإنسان ، والحياة في هذا ولابد من الجزاء في حياة أخرى والموت ليس نهاية الإنسان ، والحياة في هذا الوجود مرحلة ، ينتهي بالبعث والجزاء والخلود وتقوم فكره البعث في الإسلام على أساس الإعتقاد بأن كل إنسان سيكون ملزما بأن يقدم حسابلا المحملة وإن سعادة وشقاء الافراد تعتمد على الطريقة التي قاموا بها بأداء فرائض المشيولوجيا والغيبيات هي وسيلة لتحطيم القيم الاخلاقية أساساً ، وليس خالقهم ، ولقد تأكد للباحثين والتربويين في العالم الإسلامي إن فكرة إنسكار المشيولوجيا والغيبيات هي وسيلة لتحطيم القيم الاخلاقية أساساً ، وليس هناك فضيلة تجب لذاتها دون ارتباطها بالجزاء ، الثواب والعقاب وإن هناك الجبرية والقدرية تحول بين إقرار مسئولية الفرد لقاء أعمالة في المستقبل ولا رب أن الأيمان بالغيب إيمان بعالم كامل وراء هذا العالم المرتى المحسوس م

وإن حياة الانسان فى الحقيقة مادة وروح ، وإن العالم مادة وروح ، لا مادة خالصة ولا روح خالص .

وعندما طرح الإسلام مفهوم الغيب الكامل الواضح ، كان ذلك علامة على توقف المسلمين عن الخوص في الفلسفات ، ومن هنا فقد نفض المسلمون أيديهم عن الجانب الإلهى في الفلسفة اليونانية المسمى عام الاصنام عملا بالحكمة المنزلة واشتغلوا بالناحية الاخرى وهي الطبيعيات والرياضيات ، كذلك فقد تبين على هذا المدى الطويل عجز العام عن دخول بحال الغيبيات بوسائله التجريبية ، فهو قد قصر عهده على دراسة الظواهر وكشف الخصائص ، وقد حاول العلم ثم عجز عن كشف الروح واخضاعها لساطانه وتوقف عن محاولة نفخ الروح في جسد ميت ليردده إلى الحياة أو يصنع تمثالا على هيئة آدمي شم ينفخ في جسد ميت ليردده إلى الحياة أو يصنع تمثالا على هيئة آدمي شم ينفخ فيه الروح ، ولقد أعطانا الإسلام نظرة كاملة للغيبيات وأمرنا بأن لا تخوض فيها.

ولقد كشفت أبحاث العلم الأخيرة علامات واضحة للغيب فقد ولد العلم الحكهرياء ولكن ما الكهرياء: إنها شيء بجهول لم يدرك العلم كونه ، وولد العلم المغناطيسي وما هو المغناطيس: لا جواب: واكاشف العلم الحديث إن الضوء يتكون من بموجات تنتقل مع الآثير وتعرف الآثير بأنه ذلك الذي ينتقل فيه بموجات الضوء ولسكن ما هو الآثير : لاجواب ، كذلك الذرة فهي أصغر وحدة في الوجود ، ولقد تحطمت الذرة وأصبحت اليكترونات وانتح المعمل أزواج السكترونات ، وعرفنا أنها تيارات في جسيات ذات طاقة عالية تأنينامن الفضاء البعيد ، ووصل العلم بعد تحطيم الذرة إلى وحدات أولية تتكون منها الذرة هي النوويات والديترنات والنويترنيات على أي أساس أن تفرض الخذرة مي النوويات والمجرزة إلى أجزاء أصغر ، قبل نصف قرن كان الفرض أن الذرة غير قابلة للتجرية (غيب) . وقد ركز المعمل جهوده لاكتشاف سر الخلية وما تزال الحلية الحية لفز الحياة فقد فرض العلماء أن الخلية تتكون من فيروسات وهذه مواد كياوية معقدة ، الجسيات والفيروسيات تعتبر كجرثيات فيروسات وهذه مواد كياوية معقدة ، الجسيات والفيروسيات تعتبر كجرثيات

المادة الحية والمادة غير الحية وقد تبين من ذلك كله أن [الغيب] هو الحقيقة العلمية الوحيدة الثابتة . و تأكد إيمان البشرية بعد الاديان بأن الله تبارك و تعالى و-ده عنده مفاتح الغيب :

### ( ولله غيب السموات والارض وإليه بوجع الامركله . )

وتاً كدان اللبدا الأول للمقيدة هي الأيمان بالغيب. وإن الغيب ضرورة ملحة لحياة الإنسان لا يقوم بدونها فهم صحيح لاي أمر من أمور الحياة لان العلم (إنتاج بشرى يتجدد و يتحول ، أما الغيب فهو الراسخ الثابت) والمدعوة الاسلامية من الاساس دعوة متكاملة: للدنيا والاخرة وللحياة المادية الروحية لذلك فلا تجد في القرآن تركيزاً على الدنيا وحدما ولا على الآخرة وحدها ، والآخرة في للفهوم الإسلامي هي النتيجة الحتمية لعمل الانسان وهي التي بصب فيها سعيه وكفاحه في الحياة الدنيا وإن ميدا الإيمان بالغيب مقترن اقتراناً عميقاً بالحياة ومن هنا يتضح لنا إنكار الإسلام لمبدأ الرهبنة ، ذلك أن الايمان بالغيب هو دعوة إلى الاستشهاد في سبيل الحق ، ومن شأنه أن يلغي الهزيمة في المجتمع الاسلامي ويضع أمام المسلمين هدف النصر الدائم والتحرر من كل عوامل الضعف والخدع والاستسلام والفشل .

وبالايمان بالغيب تتكامل المعرفة بين الروح والمادة وتتحقق الصلة بين الانسان والخالق ، أمناً وإيماناً بالرماط القوى الذي يشدكل إنسان إلى الله .

ولقد يحاول بعض التغريدين الحديث عن ماحدث فى أوربا من موقف إزاء الكهانة والسحر والرهبانية ويطبقه فى الاسلام مع أن الامر مختلف وأن ما حدث فى الغرب بعد دخول المسيحية إليها لايوجد مثاله فى الاسلام، فقد أفر الاسلام مفهوم الغبب وفتح به طريقاً إلى التجريب وهذا يختلف هما يسمونه النظر الغيبي فى الغرب.

كذلك فقد خلط كثيرون بين مفهوم والغيب ، وبين الإسطورة والمعروف أن الاديان السماوية حاربت الاسطورة وإن العقلية العربية الحنيفية التي صنعها إبراهيم عليه السلام عتلية خالية من الاسطورة معارضة للوثنية فقد كانت الاسطورة محاولة عقلية لملأ الفراغ فيها لا يوجد نص حقيتي عنه أما الاديان عامه والإسلام بالذات قد ملات الفراغ فيها يتعلق بهذه الجوانب فقد أغنت عن الاسطورة .

وقد كانت حقائق الغيب التي أمرنا الله تبارك وتعالى بالإيمان بها هي المصدر الاساسي للحقائق التي تملأ الفراغات الموجودة في الرؤية الشاملة الحكون وللحياة ولما بعد الحياة ولعلاقة الإنسان بالخالق عز وجل والإيمان باليوم الآخر على صورة لم يستطيع العلم معها أن يثبت أو ينني وجود يوم المعاد . ذلك أن الإيمان مهذا اليوم يعطى الوجود مبرراً و يرفع من حياة الإنسان عبثها ويزيد الإيمان بالله بعداً يقينيا لا غنى عنه . فالإيمان بالغيب ضرورة تتكامل مها رؤيتنا الإسلامية لان هذا الغيب يكني لسد حاجة الإنسان إزاء بعض المنعطفات التي يقف أمامها الفكر عاجزاً والتي لا يستطيع العقل أن يرتفع إليها بوسائل المعرفة العلمية التي تتوفر له . والتفرقة بين الغيب والاسطورة يسهم في تحرير العقل المسلم من تيادات الفكر الوافدة ومن الرجم بالأهراء .

قال القرطبي، الغيب، في كلام العرب كل ماغاب عنك وقال آخرون : الغيب كل ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم بما لاتهتدي إليه العقول. من أشرطة الساعة وعذاب القبر والحشر والنشر والصراط والميزان والجئة والنار .

وأورد ابن جرير الطبرى عن ابن عباس أنه قال و الغيب كل ما جام من الله تعالى (في القرآن) وجاء في تفسير للنار: إن الإيمان بالغيب هو الاعتقاد بموجود وراء المحسوس، يقول الاحتاذ فتحى رصوان. في أصول العقيدة الإسلامية: إذا كان القرآن قد دعانا للإيمان بالغيب فإنه قد أقام صدودا من نصوصه وآياته لتحمى العقل الإنساني من أن تهب عليه رياح الدجل والشعوذة ولتصونه من التسلط عليه بالاكاذيب والترهات الذي يستمدما أهل الحيلة من أن (الغيب) لايعرفه أحد ، وإنه لاحدود له البخوض فيه كل من منحه الله لساناً لشيطاً. وقد قررت آيات القرآن أن

الغيب لله وحده لايعلمه ســـواه وإن الله لايطلع على غيبه أحد حتى ولا الملائكة والجن وأن الأنبياء والرسل الذين هم أقرب الناس إلى الله لايعلمون كذلك الغيب وإن محمداً صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين كـكل من سبقه من الرسل لايعلم كذلك الغيب وإن الغيب ملك لله تبارك وتعالى يستأثر به دون جميع مخلوقاته وعباده ، والملائكة والجن محجوبون عن علم الغيب مثلهم مثل سائر البشر ، وإذا كان الإسلام يدعونا إلى الإيمـان بالغيب ويعد هذا الايمان علامة من علامات المتقين ، فذلك لأن الاسلام هو دين العلم جاء ليدعو البشر إلى التأمل في أنفسهم وفي الآفاق وإن يعملوا ليهتدوا إلى سننن الله في الكون التي لا تجد لها تبديلا ولا تحويلا وهذه السنن هي بالضبط القوانين الحاكم، للكون والمسيرة لـكواكبه وعوالمه ونجومه ثم هي القوانين التي تحكم الانسان الذي لا بزال استقصاء دوافعه وحوافزه وكشف عوالمه ومجاهله مستعصيا على العلماء محيرا لعقولهم فالاسلام جنب الانسانية خطأ الوقوع في الأنحصار في دراسة المادة وحدها واعتبارها محل الدرس والسبيل إلى كامل العلم وتصور أن ماثراه وحده هو دنيانا وإن هذا العالم ليس له قوانين خلقية تحكمه وليس له هدف روحي يسعى إليه . يقول الطبيب كاربل . يجب أن نحطم الحواجز التي أنشئت بين أجزاء المواد الصلبة وبين الجوانب المختلفة لأنفسنا فإن السلطة المسئولة عما نمانيه إنما جاءت من فكرة لطيفة (لجاليلو) فقد فصل جاليلوكما هو معروف جيدا الصفات الأولية للأشياء وهي الأبعاد والوزن التي يمكن قيامها بسهولة عن صفاتها القانونية وهي اللون والرائحة التي لا يمكن قياسها شم قال: الأشياء غير القابلة للقياس في الانسان أكثر أهمية من تلك التي يمكن قياسها فهـذا الـكون هند الاسلام كل لايتجز بمادياته ومعنوياته ، بالظَّاهر منه والخني وصدق الله تعالى إذ يقول , وما خلقنا السموات والأرضّ وما بينهما إلا بالحق ، . وماخلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين ،

# ٨ - الروح

بجمع الاسلام بين الروح والمادة وحين تلتني الروح بالمادة تنشأ الحياة الارضية أو تنشأ النفس الانسانية والروح هو مابه حياة المادة، والروح من أمرالة بمعنى أن علمكم أن يصل إليها ونستطيع أن تنتفع بالروح وإن لم نعرف حقيقتها ، إنها في داخل كل جسد حي تبهه الحياة والقدرة والحركة فإذا خرجت أصبح الانسان جثمانا هامداً وانتهت مهمته فى الحياة ومسئوليته وعمله ، والحياة إرادة الله تبارك وتعالى وليست شيئًا يدخل ويلتئم مع المادة ليعطيها الحياة . والروح هي إرادة الحياة لمن يهيمه الله الحياة ، وكون أن الروح لها كيانا ناماً لايبطل أنها من أمر الله ، وقد جعل الله ألنفس روحا ( و نفخت فيه من روحي ) نفخ الله سبحانه من روحه فدخل شيء في جسد الانسان وهبه الحياة فإذا توقف النفس خرجت الروح والروح وطبيعة علافتها بالجسد وبالنفس والعقل ، كلما حقائق ذات أبعاد وماهيات معينة والعلم الحديث يعترف مرغما بوجود علاقه حتمية بين الطاقات النفسية وبين وظائف الاعضاء ولكنه بجد نفسه عاجزاً من إدراك هـــــذه العلاقة فهي حقيقة بميدة عن المحسوس الذي يعرفة ولسكن وجود هذه العلاقة ضرورة منطقية ويقول العلماء أن الروح جسم لطيف يتولد من القلب وينتشر بواسطة العروق في سائر أجزاء البدن ، والروح هي الجوهر العاقل المدرك لذاته من حيث مبدأ التصورات وهي ما يقابل المادة تارة وما يقابل الطبيعة وما يقابل البدن لآن الروح تمثل القوة العاقلة والبدن يمثل الغرائز الحيوانية وإذا أطلق لفظ الروح تمثل منه القوة المفكرة وروح الشيء نفسه وللروح في القرآن معان (١) مابه حياة البدن (۲) بمعنى الأمر (۳) بمعنى الفرآن ، بمعنى الفرآن ، بمعنى الرحمة ، عمني جبريل ـ وقد احتلف العلماء في النفس والروح فقال فريق هما يتغايران لأن النفس بعض الروح وقال فريق هما شيء واحد ، لأننا نُمُّسِ عن النفس بالروح وبالعكس والروحية هي إيمان المسلم بالمعنويات ولذا كانت المادة ضرووية للحياة فهي واسطة لاغاية وقد انحرفت الحضارة الغربية عن الروحية وانجرفت في تيار المادية .

# الدين: تجديدة

المراد من التجديد: الرجوع بالدين إلى سهولته كما كان فى الصدر الأول. وجمع كلة المسلمين على ما اجتمعوا عليه قبل التفرقة والاختلاف، وجمل ماعدا القطعي منه بما يعذر فيه كل فرد باجتهاده وكل مقلد باتباع المذهب أو العالم الذي وثق بعلمه من غير تعصب يفرق الامة الواحدة إلى شيع وَفرق .

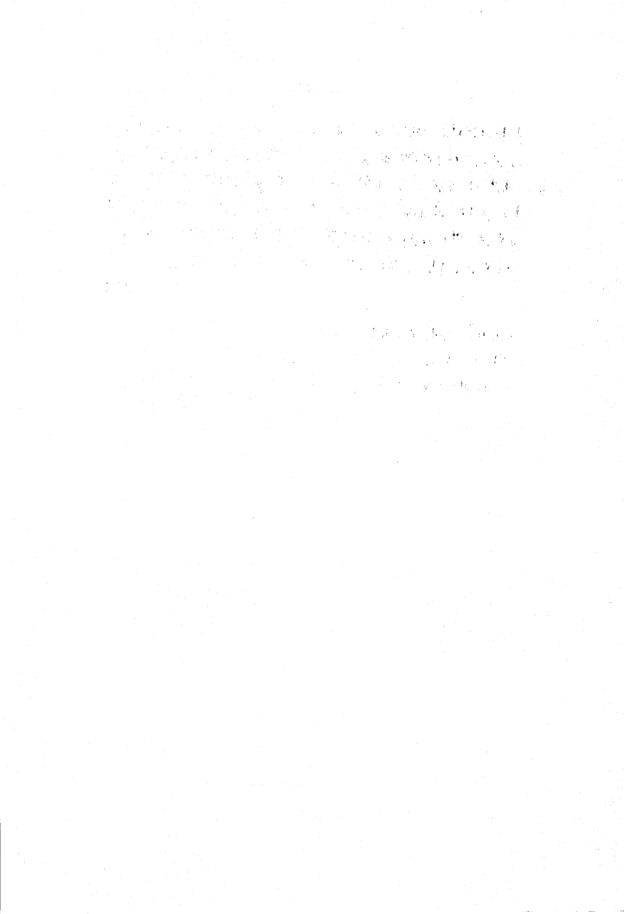
يقول الدكتور جلال أحد أمين: إن المحاولات ألق بذلها كتاب لاشك في إخلاصهم في سبيل مايسمونه بتجديد الفكر الديني تحت شعار الاجتهاد أو الإصلاح أو الجديد أو تطوير الدين لملائمة ظروف العصر ، ذلك أن هذا الطريق محفوف بأخطار لاحد لها يخشى منها أن ينتهى في غمار محاولتنا التصحيح والاصلاح إلى فقدان أثمن مالدينا وهو الثقة بكال ديننا وفضله المتميز على غيره . إن قول اللورد كرومر المشهور (إن إسلاما جرت عليه عاولات الإصلاح لايمود بعد ذلك إسلاما)

#### iream relormed on lain on longer

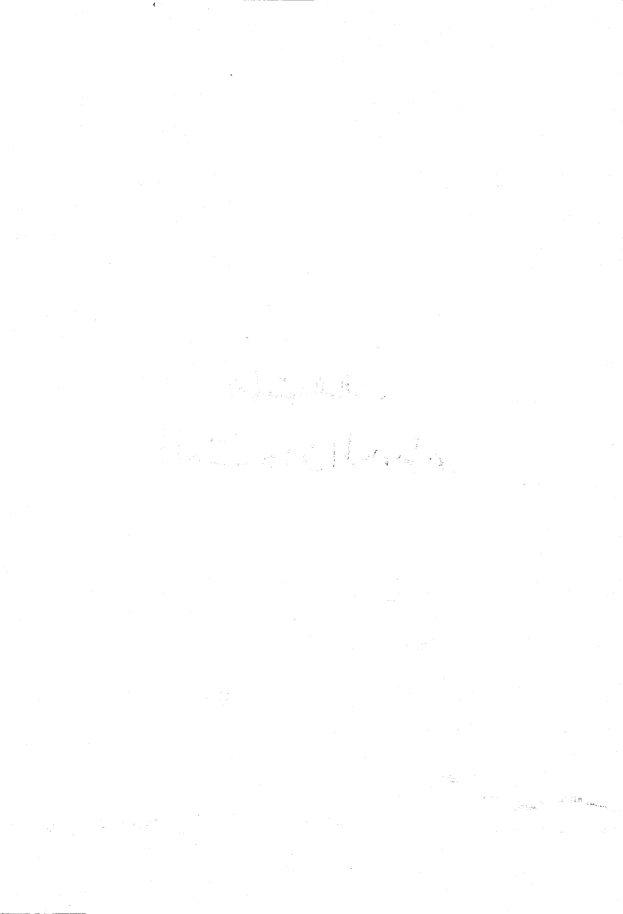
هذا القول يمكس إدراكا مذهلا للحقيقة . وهي أنك متي بدأت تشكك في الإسلام وصلاحيته كنظام كلى متهاسك فإنك بذلك تسدد أكبر طعنة للإسلام . الصينيون لم يسمحوا لآى مذهب غريب عليهم أن يثير لديهم الشك في تفوق نظرتهم الخاصة إلى الأسور . الدرس الاساسي الذي نتعلمه من الصينيين هو ألا نشك لحظة واحدة في سلامة نظرتنا الخاصة وكل عجز فكرى عاول تشكيكنا في ذلك يتمين مقاومته وكل محاولة السخرية في حصائص أدبنا ومعاييرنا الاخلاقية أو لتسخيف مبادئنا الدينية الراسخة أو إنارة الشك حول ملامتها المعصر ليست إلا مساممة في قتل نفسية هذه الامة مها كان حسن نية أصحابها أن من يتأمل الناريخ الاقتصادي الدول التي نفوقت

طينا اقتصاديا وبنت حضارة صناعية متقدمة لن يصادف مثالا واحداً لم يفترق فيه النهضة الاقتصادية وبالذات قيما يسمى بمرحلة الإنطلاق لشعوو قومي عادم وبالاعتقاد بالتفوق على الفير أو على الاقل برغبة قوية في إثبات الذات وبأنها ليست أقل قدراً من الامم الاخرى ، فإذا كان هذا هو حقاً مفتاح النهضة الذي تفتح كل الابواب المفلقة فإنه لا يكون هناك مفو لاية أمة ترغب في تحقيق نهضتها منذ اكتشاف المفتاح الخاص بها ( وهو لا يمكن إلا أن يكون مفتاحا خاصاً).

ومن الغريب ألا ترى أن هذه الطاقة النفسية الكامنة لدى العرب والمسلمين لا يمكن تفجيرها إلا عن طريق الدين . قد يقال نعم ولسكن لا بد من إلمادة تفسيره ونحن نقول حذار كل الحذر أن تؤدى محاولاتنا لإعادة اللممان إلى الذهب إذا حدث أى خدش فيه .



# البائب الثالث العشر آن الكوييو



(1)

لقد توالت النبهات التي يطرحها أعداء الإسلام ولم تتوقف ، وتركرت حده الدبهات تركيزاً شديداً حول القرآن الكريم . من تلك الدعاوى شبهة ترتيب القرآن حسب ترولة ، وقعد جهلوا أن ذلك لو كان أمراً مطلوباً ترليب منجمة آيات آليات القرآن وإن كانت قد ترليب منجمة آيات آيات وسوراً سوراً بحسب الوقائع والخوادث وعلى مقتمني الحكمة التي أدادها الله سبحانه وتعالى وهو الشارع لدينه قد تولت بمكة والمدينة واستمر ترولها ثلاثة وحسرين سنة ، إلا أن الني صلى الله عليه وسلم كان يأمر أصحابه حين تنزل ويقرأها عليهم أن معفظوها عن عفر قلب وأن يضعوها بعد آية كذا من سورة كذا ، ولذلك فقد خابت على ألسول حسب الحاجة والوقائع لحكمة سامية ، فكان ترتيب الآيات في سورها ترتيب الحاجة والوقائع لحكمة سامية ، فكان ترتيب الآيات في سورها ترتيب لم يقدم فيه مؤخر ولم يؤخر فيه مقدم ، وقد دلت مرتيب إلى لا يجوز عالفته إجماعا .

ولقد كان من إعجاز القرآن كا يقول الشيخ محمد أبو زهرة أنه خاطب الناس جيماً في أجيال مختلفة وأفوام نباينت مشاريهم ، فهو يعطى المثقف والفياسوف والعامة من الناس ، كل فلي قدره ، فن الناس من يُصدق بالبرهان والقياس النام ، وهم أصحاب النزعة الفلسفية ومن الناس من غلب عليه عذهب ديني ، أو غير ديني استأثر بلبه وسد مسام الإدراك إذ استؤلت عليه نعط مذهب فتحصب لها واقناع هؤلاء لا يكون إلا بالعلب لإدواء النفوس .

ولا تجادلوا أعل السكتاب إلا بالي هي أحسن ) .

أما الجهور الانتظام من الناش فهم الحرب إلى الفطرة ، منهم سلامتها خرمتهم إخلاسها و رائبًا ، وهائم فن محافظية الوجدان. ولا تقتصر دهـــوة القرآن على قبيل ولا لهلي تجيل بل لسكل الانجيال والقبائل والآتوام والآلوان ، ولذلك وجب أن يكون القرآن هو المعبدة الكبرى ، فيد من الآدلة والمناهج مايقتع الناس جيعاً على اختلاف أصنافهم وتباين أفهامهم وتفاوت مداركهم .

ووجب أن يكون أسلوبه الفكرى والبياني عيث لا يعلو على مدادك طائفة ما ، يجد فيه العلماء غذاء نفسيا واعتقاديا وخلقيا وصلاحاً إنسانياً ويحد فيه المثقف بغيته والفيلسوف طلبته والغامة من الشعوب دواء نفوسهم وشفاء قلوبهم ، ويرى فيه العادى البسيط علما بما لم يكن يعلم أدركه بأسهل بيان ويرى فيه العالم الفيلسوف الباحث في نشأة السكون دقة العلم وأحكامه وموافقته لما وصل إليه العقل البشرى كما جاء ذلك بالنص الكريم من سمو البيان وعلو الدليل فتبارك الذي أنزل القرآن ، وقد أبان الباحثون أن القرآن لا يخاطب العقل وحده ولسكنه بخاطب كلا من العقل والحيال والشعور .

#### (T)

ماقدمة القرآن البشريه ، من معطيات ومناهج :

أولا: قدم القرآن تظرية التكامل بين النفس والجسم والروح والمسادة ، في دراسة الإنسان ودراسة الآدب ودراسة علوم الاجتماع .

ثانياً : قدم القرآن نظرية . قانون ، سنن الله في الحضارات والامم وسنن الله في الحضارات والامم وسنن

ثالثاً: قدم القرآن أصول الفعلية في الزواج والأسرة ، والحلال والحرام وجعل شريعة الله فوق شرائع البشر لآنه لايشرع أحد من البشر المبشر ، ولابد من قوة عليا تشرع المبشر ، وقد تبين المناس فساد مناهج القوانين التي صنعوها في مجال : الربا (الاقتصاد) الحلال والحرام في علاقات الرجل والحرأة ( الجنس ) وفي مجال الشكامل في بناء النفس والحياة على المادة والروح (الاجتماع).

رابعاً : قرو القرآن قبل ثلاثة عشر قرنا قصور العلم البشرى ولقد فسرت النظريات المبنية على التجربة كثيراً من الحقائق ولكن لم تسكتشف على الآن حلا عاما يتفق مع جميع الآدلة المعروفة وفى كثير من الاحيان يتضح فشل ماكان يظن أنها نظرية كاملة كافية ، ذلك لظهور حقائق جديدة تنافض النفارية .

خامساً : ثبات النص القرآني فقد تحدث الباحثون عن التبديل والتغيير الذي حدث في الكتب المنزلة وأثبت علم تاريخ الادمان في أوربا وأمريكا هذا التغيير والتبديل أما القرآن فإن علماء الغرب أنفسهم وكثير من المستشرقين يقرون ماقرونا من أن القرآن الذي تقرؤه الآن هو القرآن الذي أنزل على عمد عليه الله .

(4)

من عطاء القرآن: تلك المجموعة من الحقائق التي تخالف فمكر الغرب:

لا يعتقد القرآن بالخطيئة الأولى ولا الخطيئة الأصلية ، وإذا انحط الإنسان فليس بسبب خطيئة آدم بل بسبب أعماله السيئة ، والقرآن لا يعتبر والارض ، مكانا للسجن أو العذاب (على نحو ما يقول اللاهوت المسيحى وسبعن فيه البشر الآثمون في أصل تكوينهم بسبب خطيئة أصلية) إن التوراة تلمن الأرض بسبب معصية آدم فينما يبين القرآن أن الارض دار سكن للانسان ومصدر ربح له وعليه أن يشكر الله الذي أنهم عليه بها ، وأن خطيئة آدم يقع مسئولينها عليه وحده وقد غفرها الله له ، وكل مولود بولد على الطهر والحق وكل زبع بزبغه عن طريق الحق يرجع إلى خطأ في تربيته أو إلى أعماله السبئة .

والإنسان مكرم وليس خاطئاً (كرامة إنسانية وحرية اختياد) وليس الإنسان مجبوراً وليس كاثنا آليا لا إدادة له وليس نتاجا انتجته وسائل الإنتاج وليس الجنس البشرى حشد من مخلوقات آلية لا إدادة لها ، وليس مناك فناء الفرد في الجموع ، والإنسان هو المذي يغير التاريخ وليس دمية تحركها روح العالم (كا قال هيجل) والإنسان ليس حراً يفعل ما يشاء بل لمن

لمُمَّلَةُ حَدُودًا وَمَوَابِطُ لَقُلِّيةِ أَنْ مُحَنَّادُ سِلًّا وَيَرَكُ أَخْرَى . وَعَلَيْهِ أَنْ يَهُرُ مَن مُصْرِفُهُ الواعي الذي على المسئولية رَمَانَا وَاصْحًا عَلَى أَنْهُ عَلَى طَرِيقَ الله · وقد أعطى الانسان حرية الازادة ضمن حدود نميية

(1)

أحجز القرآن البشرية منذ أنول إلى اليوم ولا بزال متحديا أماها إلى أن تقوم الساعة وهو تحد منوع ، ليس لنويا فحب ولكنه ف كل الجالات والميادين ، فقد وضع الله تبارك وتعالى في هذا الكتاب ما يتحدى ، المُمَكَّذُ بِينَ وَيَقُولُ : إِنَّى أَعْطَيْتَ لَهُمْ فَ هَذَا القَرْآنُ عَلَمًا مِنْ كُلُّ شَيْءٍ ، أَعْطَيْت لحم حقائن علمية لن بصلوا إليها ولا بعد ألوف السنين وحتى تقوم الساعه ، وصمتها في هذا الكتاب حتى قلتم انتهى عقد القرآن وبدأ عهد العلم تكذبكم هذه الحفائق . فالقرآن سبق العلم وأنبأ بما سيحدث وكشف الحجب عن -فائق الن يصلوا إليها ، بعضها مادي : وهناك الإعجاز اللغوى والبلاغي وتصحيح حافى الكتب الاخرى والنبوءة بإ-داث ستقع خلال بضع سنين كحرب الروم والفرس ، ثم أعجر البشرية كلما في ذلك التحدي لكيف أسرار هذا المكون المادي ، هذه الحقائق التي كشفها العِلم اليَّوم وهي مذحوزة في القرآن منذ أربعة عشر قرنا ، وقد احتفظ الحق تبارك وتعالى لنفسه بأمور ثلاث فن يستطيع العلم أن يقول فها الكلمة النهائية :

بداية الخلق ، واستمران الحياة ونمامة الحياة ، ومهما تقدم العلم وتقدمت الحياة فلابد الانسان أن يموت ولا تستطيع الدنيا كلها بما فيها من علم ومعرفة وتقسدم أن تمنح إنسانا نعمة الحنود في الدنيا وما زال التحقي فائما . رحم المعاد المعاد أن من أو من أو من أن المعاد إلى أن أن المعاد إلى أن أن المعاد إلى أن أن المعاد المعاد المعاد

the said of the many (1) have the said their

حادل المستشرق مولد سير الغاظ آبات من الترآن التذوير الإسلام يَصُودُهُ عَلَيْدُ الْجَرِيةُ الطَالِمَةُ . وَكَانَ خُرْصَةً مِسْوِيًّا بِالنَّكُوكُ وَالْاضْطُرَابُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ الرَّهُ وَلَا إِلَّا الْمُقَاقُ \_ لَمَلُ عَادَةُ لَلْسَائَمُ وَإِنَّ وخاصة اليهود منهم - كا حاول إيجاد التناقض بالإشارة إلى المحكم وللمتشابه ،
أو إلى المدنى والمسكى ، أو خطأه إن المتشابه كيس هو المتناقض كا استخدم
المستشرقون آراء الجريون الذين كان في مقدمتهم جمهم بن صغوان في عاولة
الملادعاء بأن المسلمين تخلفوا و تأخروا لسيطرة هذه الفسكرة عليهم وحاولوا
أن يربطوا بين هذا المذهب وبين ما آل إليه أمر المسلمين من ضعف و تحلف
وقد تصدى لذلك الفيلسوف المسلم محمد إقبال:

و إن الذات الانسانية في صراعها مع العلم الطبيعي بمكنها أن تبلغ منزلة الاختيار إذا هي قبرت كل الصعاب وإن الذات نفسها فيها إختيار وجبر ولكنها إذا قادبت الذات المطلقة وهي الله و تبارك وتعالى ء نالت الحرية كاملة ، والحياة جهاد لنحصيل الاحتيار ومقصد الذات أن تبلغ الاختيار بجهادها .

#### (7)

هناك دعوى مثارة عما يقال من أن هناك لقاء بين التوراة والقرآن نقول (مريم جيلة : البودية التي أسلمت ) عندما نصفحت العبد القديم ، والقرآن الكريم . انضح النضاد فالعبد القديم تاريخ لشعبخاص، أما القرآن فرسالة عالمة موجة للجنس البشرى . وأسوأ هذه الإخطاء ، تظرية الحق الألمي فلهود في فله طين . فالصهونية وضعت أردأ المظاهر الفله فله الماديه الغربية واليهود رفضون المقومات الاخلاقية والقيم الروحية والاخلاق ذات أصل الحتى ، أما إذا كانت الاخلاقيات من صنع الافسان عاما فإنه بمكن تغيرها بالارادة ، إن اعتقد بالآخرة والقيم الاخلاقية وإننا معشولون أمام الله ، وتحرول وحيا فرديت المعتقدات وجدت أن الاديان كلها من أهل واحد ، وتحرول الزمن فسدت وتعددت العبادات فكانت هبادة الاوكان والتجدد والبوذية، ومبدأ المخلية والتثليث والوهية يسوع حيث أدت إلى نظرية هيئة الله وللكلم عبالة الموت على العليب إلى فيكرة شعب الله المختار . هذه الافكاد والتكلير بمنا في القرآن والاسلام .

## أنار النس البروتستانيني المبشر نلسن الديمركي في كتابه : ( أصدق الاقاويل على صحة النوراة والاناجيل )

عدداً من الشبات حول القرآن الكريم، وقد رد عليه النيخ سعدى ياسين بكتابه ، مختصر الرهان في سلامة القرآن من الزيادة والقصان ) ومنذ قوله من أن الشيعة يرعمون أن لعلى بن أبي طالب مصحفاً جمه على حسب النزول على غير ترتيب مصحف عنمان سماه مصحف فاطمة قال العامرسي : أما الزيادة في القرآن فجمع على بطلانها أما النقصان فهو أشد استحالة .

لقد بدأ نزول القرآن عام ٦١٦ مبلادية وانتمى فى ٩ ذى الحبعة السنة العاشرة الهجرة وكان نزوله منجا بقصد التيسير على الرسول صلى الله عليه وسلم والتدرج فى تربية الصحابة ومنها أن الله تبارك وتعالى يتعهد وسوله عند اشتداد الخصام وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يتحمل آيات القرآن من الملك حفظا ثم يبلغها الناس ، ويكتبها كتابه الذين كان عددهم يتروّاح بين ٦ ، ٢٤ كانبا وبعد موقعة الهامة أمر أبو بكر: زيد بن ثابت فى جمع القرآن فقام بمنهجه خير قيام ، وبقبت الصحف عند أبى بكر ثم عمو ثم حفصه ثم جاء عثمان رضى الله عنهم فامر عدداً من الصحابة بنسخ الصحف فى المصاحف ثم أرسل إلى كل مصر بمصحف عا نسخوا ، وأمر بما سواه من القرآن فى كل صحفة أو مصحف أن يحرق .

وبعد أنهائه من جمع القرآن السكريم ثم توحيد عثمان القرآن اشتشهد الباحث بأقوال عدد من العلماء ورد على فريه نلسن وجولد زير فى ادعائهما أن القرآن من كلام محمد فى أنى عشر دليلا منها الفرق الواسع فى الإعجاز مابين القرآن والسنة واخبار القرآن فى أمور عينية وقمت كما أحير.

ثم قال : فلتعمل الصيونية العالمية والصليبية العالمية ماشاءتا أن تعملاء فإن القرآن سيبق الشمس المشرقة والآية الخارقة يدعو إلى الحق والسعل والخير والرحمة والوحدة العالمية وسيأتى لليوم الذي تبصر فيه أوربا الرشد

فتمد بيدها رفق إلى هـذا الكتاب فنقلده ملتزمة بما فيه من الحكمة والفطرة السمحة كما قال برناردشو و لا يمنى مائة عام حتى تعكون أورما، ولا سيا انجلترا ، قد أيقنت بملاءمة الإسلام الحضارة الصحيحة . والله تعالى قال : ( سنريهم آيتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحتى أو لم يعكف بربك أنه على كل شيء شهيد).

#### (A)

قال الدكتور هاشم أمير على فيما يتصل بشبهات القرآن: أن فواتح السور الغامضة جاءت متلوة بسياق المخاطب فى كل الصور بلا إستئناء ومن ثم يمكن فهمها على أنها نداء للنبي بحيث لو وضعنا (يامحمد) مكان كل همذه الفواتح لا بجلى الموقف وحلت المشكلة واستشهد بمفاتيح سورة البقرة وقال أن الفواتح تشترك فى ظواهر منها أن جميعا للاستثناء فى سياق المخاطب وأنها جميعا لا تؤثر على معنى النص فيما يليها وقال أنها نزلت فى العهد المكى المتأخر حين كان النبى منبوذا من قومه وفى حاجة شديدة إلى التأبيد فاحلال (يا محمد) مكانها هو النفسير الوحيد ولا تعطى أى مغزى آخر وراء ذلك .

وتقول الدكتورة بنت الشاطىء: إنه باسرجاع الآيات الأولى من سور المعنكسوت والروم ولقان وصورة غافر والزخرف والجاثية والاحقاف وق وبونس ينهار الدليل لان سياق الآيات التالية الفواتح من هذه السور ليس خطابا للني مالية .

وما قاله من نزول خمس من ذات الفواتح فى أواخر العهد اللمكية والاربع الباقيات مدنية منقوض من أساسه إذا ذكرناأن السور المسكية كلها فى المصحف سبع وتمانون سورة فإذا اعتبرنا المتأخر منها ما يقرب من السبعين لم بجد فى السور ذات الفواتح غير أربعة فقط بما يمسكن عده من السبعين لم بجد فى السور ذات الفواتح غير أربعة فقط بما يمسكن عده من السور المسكية (هى إبرهيم والسجدة والروم والعنكبوت) .

والدكتور هاشم أمير على في ترجم الرآن الى راجت في الشرق

الاسيوي لايعرف العربية وهو يتجاول الترجمة إلى التفسير ، وفد وصع أمامه تراث الإسرائيليات فكانت مصدر مادته في تفسير القرآن .

ماذا قال عن كلة الوحى الاولى ( اقرأ ) .

ترجمها (كول) أدع اوناد ولم يجملها (ريد)وهو أول الفظ يخطر على الـال من ترجمة (المرأ) .

قال عن اقرأ : هذا الأمر بالصياح موجود فى العهد القديم حداباً للنى أشعباء قبل القرآن بنجو ثلاثة عشر قرناكا فى سفر اشتباء ( ناد بصوت عال ) لوفع صو تك كبوق ، فهل هناك أى شبه بين عبارة سفر اشعباء والقرآن (اقرأ باسم ربك الذى خلق ) ، وقال : كان شغل محمد سنوات قبل المبعث عن يفكر فى -ال قومه وما كان يخطر فى ذهنه دائما من قصص قداى الرسل ، يفكر فى -ال قومه وما كان يخطر فى ذهنه دائما من الصلال ، ومعنى هذا للعرب واليهود والمسيحيين وكيف جذبوا انباعهم من الصلال ، ومعنى هذا الكلام أن الذي (محمد) علي تعلم إلى النبوة قبل المبحث ، وتأثر بما أبلغ من رسالته .

وهذا القول دخيل على الإسلام وتاريخه ينفيه الترآن نفيا صريحًا .

(وما كنت تتاو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون).

( قالوا أساطير الاولين اكتبتها فهي تملي عليه بكرة وأصيلاً ، بل أنزله الذي يعلم السر في السموات والارض ) .

هذا ما يقدمه مسلم عصرى إلى الشعوب الإسلامية غير العربية مرف فهم للقرآن بالإسرائيليات وشد نصوص القرآن إلى العهد القديم .

#### (9)

وتقول الدكتورة بنت الشاطى م: إن النفسير العصرى القرآن لصطفى محود قد أعاد عرض الإسرائيليات .

(1) إن كل ماجاء عن الجنة والجميع ما هو إلا ألوان من ضرب المثال من الرمز وفي العهد القديم يضيف اشعياء يوم الرضوان قائلا : يضع وب الجنود لجميع الشعوب في هذا الجيل وليمة سمائية ووليمة خروف تراتيل القديس الحرايم : ورأيت ماكن الصالحين تقطر منهم العطور وتزينهم صفياً والما كمة والريحان).

(٣) , فارتقب يوم تأتى للسباء بدخان مبين ، الآية يفسرها برؤية يوحنا اللاهوتى دخان خرج من البثر الهاوية ، لاينتل الناس ولمما يعذبهم خسة أشير .

(٣) تفسير خبر و يأجوج ومأجوج، في سورة الكهف.

يقول لو فتحنا الإصحاح العشرين من سفر الرؤيا وقرأنا ما يقوله يوحنه اللاهوتي عن يأجوج ومأجوج فإنا نراه يقرل نفس المعاني ونفس الإشادات .

﴿ ﴾ ﴾ ويفسر آيات القيامة في القرآن بما في رؤيا يوحنا اللاهو تي -

وتأتى الإسرائيليات فى كتب السلف إضافات ، أما فى التفسير العصرى فهى مشدودة شدا إلى أقوال يعنبها ، فى كتب بنى إسرائيل على القول بالتنظير والمائلة ومقطع الرأى فى ذلك :

(أولا): إن القرآن في تصديقه للكتب القديمة قبله استصنى منها ما رأى للبشرية أن تتلقاه من ختام رسالات الدين بما هو جوهر العقيدة ومناط الاعتبار والذي استبقاه منها موجود في القرآن والذي نسخه مما قيها لايحل أن نقحمه على تفسير القرآن .

( وفي أكر الخطأ أن يقال أن من آيات الجنة في القرآن ماقال القديس افرايع. في ترانيمه أو في القيامة والجحيم ما في رؤيا يوحنا اللاهوتي).

( ثانياً ) : ومع ذلك فإن النوراة التي بين أيدينا ليست توراة موسى •

( ثالثاً ) : خاطب القرآن البشرية فى ختام رسالاته بأسلوب غير الذى كان يلائمها فى عصوو خلت . وما بجوز أن تحمل على كتاب الإسلام ما ليس فيه وكأننا بذلك نفرط فى حرمة نصه الموثق ونهدر الجهود التى بذلت وتبذل لتحرر العقليــة الإسلامية من شوائب دخيله بأباها كتاب الإسلام نصاً ومنهاجاً وعقيدة وشريعة .

#### $() \cdot )$

إن الموقف بالنسبة ترجمات القرآن التي قدمها المستشرقون معروف وأخطائهم مجصورة ، أما بالنسبة الرجمات القرآن التي قام بها اتباع القاديانية فإن الموقف يتطلب الكشف عن أخطائها .

وأبرز هذه الترجمات .

رجمة مولى محمد على وهو من أتباع مرزا غلام أحمد القادياني وانشق على جماعة القاديانيين وأنشا جماعة الاحدية بلاهور

۲ ــ ترجمة غلام فريد وهو قادياني متطرف .

٣ ــ ترجمة محمد خضر الله خان وهو قادياني متطرف أيضاً .

يقول الدكتور أحمد إبراهيم مهنا: إن هذه النكتب الثلاثة لها اتجاه مشترك فاصحابها جميعاً من اتباع مزرا غلام أحمد القادياني ويسمونه جميعاً (المسيح الموعود) وهم لا يخفون انتسابهم إليه بل يفخرون به وتبدو رنة الاعتزاز في حديثهم عنه ولجماعة القاديانيين فشاط واسع في أوربا وآسيا وإفريقيا ومطبوعاتهم كثبرة ومتنوعة ويبدو أن مصادر تمويلهم غنسية وسخية ، وهم يركزون في دعايتهم لانفسهم ومعتقداتهم على إيهام الناس أنهم أشد اهتهاما من غيرهم بخدمة الإسلام وخطورة هؤلاء على الإسلام تتمثل في أنهم يعطون صورة براقة عن حبهم اسكتاب الله وأنهم يقدسونه في الوقت ذاته يستخدمون آياته في ترويج مفترياتهم وفي نشر معتقداتهم بتفسيرها بما لا يتفق مع مقتضيات اللغة .

حاشيه: استغل اليهود الترجمات المحرقة قصداً وقاموا بطبعها ونشرها وتوزيعها في بلاد اللغرب وغانا واتصاد القعناء على حقائق الإسلام لما فشلوا في هدم بنيان المعلمين وكياتهم من طريق السياسة .

(1.)

القرآن وأهل الكتاب:

اقش القرآن الكريم أهل الكتاب فيما انحرقوا فيه حول العقيدة
 وما أثاروه من خلافات وأساطير ومن أباطيل وترهات

٧ ــ رد على افتراءات اليهود التي حاولوا أن يلصقوها بعيس بن مريم
 وأمه الطاهرة .

٣ \_ حسم القضية في مسالة الصلب وأعلن أنها لم تحدث .

٤ \_ صحيح العقيدة السليمة في كل ميار حولها .

هـ ردعلى افتراءات الفرق وفى غلوهم فى شان المسيح وأمه ومحاولة التأليه لهما فقرر الحقيقة الواحدة: حقيقة التوحيد الحالص الذى يدين به المسلمون.

٣ ـ تيرية الحتى تبارك وتعالى عن الولد والشريك .

# البائ الرابع الشريعية الإسلامية



(1)

منذ أن ارتفع أول صوت كريم بالدعوة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية في المجتمع الإسلامي ، وقد حثيد النفوذ الآجني ، والاستشراق والتبشير أسلحته وأدواته في حرب عنيفة تحاول أن توجه لنقاء الشريعة وطهرها وبهائها الشبهات والسموم في محاولة شرسة لدفع هذا التيار والقضاء عليه .

وأعداء الشريعة الإسلامية (١) يدخلون إلى البحث وكأنهم أوايا. للفكرة ليستطعوا أن يكسبوا الناس إلى صفهم يخدعون ويقدمون السموم جرعة بعد جرعة (٢) يعرضون دائمًا لما يسمونه صور الخلاف والفتن في تاريخ الإسلام بين السنة والثبيمة والممتزلة ، وماذا يمـكن أن تحول الخلافات بين المسلمين وبين الاساس، خلافات كلما في داخل إطار الإسلام وهو أمر طبيعي لاغبار عليه ، والعبرة بأصول الإسلام لابتطبيق المسلمين (٣) محاولة معاملة الإسلام والشريعة الإسلامية معاملة الناهج من حيث الكلام عن تطورها ، وعن تغيرها ، وإخضاعها للمجتمعات نفسها وهو مالا يتفق مع ربانية الشريعة وبشرية الناهج الوضعية ، إلى مناقشة لا تـكون في الغايات وإنما تـكون في الوسائل، الإسلام ليس منهجا قابلاً للتغيير ، ولكن على الحاكم أن يطبق المنهج الرباني فهو ملتزم بالأساس لا بمرضاة الناس ولا بالخضوع لتيارات الانحراف والفساد، وليس للمقل أى دخل في تطبيق الشريعة أو تفسيرها ، وإنا يقبلها المسلم كما أنزات، والعقل مجاله شيء آخر ، ومعداته العمل في العمران والسمى، وابن العقل البشرى القادر على إبداء الرأى في الشريعة وإنما العقل جهاز يهتــدى بنور الوحى. أن أغلب الأزمات التي عانت منها التجارب التي قامت لإقامة الحكم الإسلاى لم تكن إلا من القوى الخارجية التي لا تريد تطبيق الشريعة والتي قسلط أعوانها في الداخل للإنساد والتآمر ووضع العراقيل ، ومن الطبيعي أن النفوذ الغربي المتسلط من خلال أنظمة الحضارة والمصارف والمعاملات التجارية والناهب لثروات الامم الإسلامية و يعارض بشدة ويبذل كل

ما فى وسعه للحياولة دون مقام نظام الحكم الإسلاى الذى سوف يقطع يده لمن ينهب ثروات الامم هو ومن تبعه .

( 1

وهكذا تجرى محاولات المثبطين، في دعوى خادعة تحت اسم الاجتماع لمواجهة التخلف وهدذا مايسمى بأنه التنازل عن حدود الله لدفع المجتمع الإسلامي في إطار التبعية للغرب والمربا، ومؤسساته والإباحيات والتحلل وهذه دعوى مضللة لايقبلها أحد، ولقد عاش المسلمون حياتهم يدافعون عن الهوية والذات ويعتصمون محدود الله لايخشون أن يوصفوا بالتأخر أو الرجعية ولرب تستطيع التبعية للحضارة الغربية في الحرافاتها وفسادها أن تحقق المسلمين إقامه مجتمع صحيح، إنما هي محاولة لصهرهم في أتون حضارة منهارة بقبول أوضاعها في السرقة والزنا والربا تحت أسماء أخرى ومن هنا كانت تلك الصيحة التي تدعو إلى مايسمي الاجتهاد للخروج مرب ومن هنا كانت تلك الصيحة التي تدعو إلى مايسمي الاجتهاد للخروج مرب الاطار الضيق التي عرفه ترائنا الفقهي، ولقد كان مجال الفقه الحقيق هو أمور علماء الاقتصاد والقانون والسياسة ولكن هل يستطبع علماء الخبرة أن يحلوا علماء الخبرة أن يحلوا أو محرموا حلالا .

(٣)

و جوه ماركسية تحت أقنمة علمانية . .

إن الذين برفضون شعارات النقدم هم غالباً يساريون ماركسيون ، وهم أعداء الشريعة الإسلامية ، وهم الرأسماليون على نفس الكراهية والعداوة لمنهج الإسلام في الاقتصاد ، ونحن نعلم أن الرأسمالية الغربية والاشراكية الشرقية كلاهما نتاج ما خرج آدم سميت ونظرياته في حرية المال والتجارة ورد الفعل المذي جاء به كادل مأدكس ونظريته والتناقض بين الرأسمالية والشيوعية تقوم حدائل حضارة واحدة وفي إطارها ، وإن المجتمع الإسلامي بعد أن جرب كلا

تالنظامين أحس بأنهما لايستطيمان العطاء الحقيق وأن للإسلام منهجاً اقتصادياً واضحاً ومختلفاً عن كلا المنهجين ، ومفهوم الإسلام ليس هو مفهوم الدين الغربي كايراه العلمانيون .

ولكن الإسلام نظام جامع متكامل ، الدين بمعنى العقيدة أو اللاهوت حو جزء منه ولكنه يعنى بإقامة منهج حياة . ولن يستطيع الفكر الإسلاى أن يأخذ قاعدة الحضارة الغربية بفسكرها المادى ، بعد أن تعززت هذه النتائج الواضحة الآن من فساد المجتمعات وانهارها أخلاقيا ، أن المسلمين يعرفون سمدى الفوارق العميقة بين استعال أدوات الحضارة وبين قبول أسلوب العيش الغربي وأن تمسكهم بتعاليهم وقيمهم سيحول دون أنصهارهم في أتون الحضارة الغربية أو النظام السياسي والاجتماعي للغرب بشقيه ، أن مفهوم الإسلام للكامات التقدم والتجديد والاصلاح والتمدن هو مفهوم مختلف ، ليس كنسيا وليس مقتبساً من واقع الخلاف بين الكنيسة والعلم ، وليس بالضرورة أن يكون أخذ المسلمين بأحدث مبتكرات العلم وثمرات التكنولوجيا مصدر مشاكل اقتصادية واجتماعية كتلك الذي يواجهها المجتمع الغربي .

ومن هنا كان لابد من مواجهة هذه الطاقة التي تحاول أن تختنى تحت السم الاسلام ، ربما كان بعضهم له عرق نسب ، يحاولون خلق جو من التموية والتعطيل والنفث في العقد لاثارة روح التشاؤم والانتقاص لمحاولات العودة إلى طريق الله ، وإلى تطبيق الشريعة بإثارة شبهات وعقبات على نحو لا يقل خطرا عما يوجهه رجال الاستشراق والتغريب وأعداء الاسلام يصدر هؤلاء عن هدف واضح هو تبريو الاوضاع القائمة ومحاولة تثبيت الواقع المضطرب البعيد عن حقيقة الاسلام ، هذه الظاهرة جديرة بأن تدرس جيداً وأن يكشف زيفها ، وأن تعرى أهدافها الخفية التي تختني وراء ظاهرات من الادعاء حالفيره على المد الاسلامي والصحوة الاسلامية ، وأغلب هؤلاء الذين يتصدون لهذه الاعمال ، يعملون في مواكب الحكم ، ويدافعون عن وجود بتصدون لهذه الاعمال ، يعملون في مواكب الحكم ، ويدافعون عن وجود بالخطوة القادمة نحو تطبيق الشريعة الاسلامي الذي عملاً قلوب المسلمين آملا

(1)

من المثبطات والمعوقات مايردده بعض خصوم الشريعة الاسلامية : يقول الاستاذ جمال صادق المرصفاوى :

(أولا): أن الادعاء بضرورة التدرج فى العودة إلى الشريعة الاسلامية ادعاء خاطىء لأن من يزعمون يستندون إلى التدرج فى تحريم الحر، ويعقلون عن أحمكام الاسلام قد اكتملت جميعها فالله تبارك تعالى يقول فى كتابه (اليوم أكملت لمكم دينكم) فالتدرج إنما كان لنقل المجتمع من الوثنية إلى التوحيد أما الآن وقد اكتمل الدين فعلينا أن نعود إلى تطبيق شريعة الله كما أنزلها الله .

(ثانياً): إن هناك من يزعمون أن الدين الاسلامي تشريع مسكامل وأنه يتعين قبل العمل به أعداد المجتمع الاسلامي لسكي تعلبق فيه التشريعات الاسلامية وهذا قول داحض لآن المجتمع الانساني منذ بدء الخليقة وسيظل إلى يوم الدين تقع فيه الآثام وقد شرع العقاب لحماية الجماعة من الشواذ الخارجين عليها لآن الله تبارك وتعالى يرع بالسلطان مالابزع بالقرآن ومن ثم يجب أن يسير الاصلاح في طريقين متوازيين: الدعوة إلى الفضيلة بالحكمة والموعظة الحسنة والعقاب لمن لم يمثل .

(ثَالِثاً): إن تطبيق الحدود سيؤدى إلى توفير الآمن والاستقرار للمجتمع، هذا واضح في الدول التي أخذت بأحكام الشريعة مقارنة بالدول الآكثر مدنية وحضارة في العصر الحديث وفشلت في كبح جماح الجريمة رغم استخدامها وسائل العلم الحديث.

(0)

يقول المستشار عبد الحليم الجندى في الرد على الشبهات الموجهة صد الشريعة الاسلامية:

(أولا): ليست العبادات هي التي تصنع المجتمع الاسلامي ، وإنمله

الذى صنع المجتمع الإسلامى والشريعة هو القانون الإسلامى ، وليس الخلق الإسلامى لأن الذى صنع الحلق الإسلامى هو ، الحدود ، الى تحمى القاضى الذى يطبق الذى يعمل وتسرى من أجله هذه الاخلاق في الناس .

(ثانياً) الفانون اللدنى الحالى لم يدع من نقحه عام ١٩٤٨ على مدى بضمة عشر عاماً أنه استفاد من السريعة وإنما منصوص فى كتاب السنهورى أنه أخذه من (٢٧ قانونا) منها القانون البرازيلي والتنقيحات التي أدخلها ماخوذة من المشروع الإيطالي الفرنسي للقانون المدنى، فقانوننا المدنى الحالي هو القانون الاصلى الذي كان محتفظا و ترجم ثم نقح ١٩٤٧، ١٩٤٧ ويعمل به منذ ١٩٤٩.

ولا يقال أن قانوننا الخالى متفق مع الشريعة لانه مخالفها فى ساقيمه اللذين يقوم عليهما فى نظرية العقد وفى المسئولية . فالقانون المدنى هو حرية الارادة والمسئولية عند التعرض ، هذا هو القانون المدنى فهذان الاثنان مخالف بهما مبادىء الفقه الاسلامى ، الفقه الاسلامى باختصار لا يقبل الضرر أو المغامرة أو إطلاق حرية الارادة على التفقد ، هذا هو المعنى مفرية الارادة مع أنها مضمونة لسكنها مقيدة ، بانه لا غرر ولا مخاطرة فى التراضى وفى الاحاديث وفى جميع كتب الفقه من ١٤٠٠ سنة ، لاغرد ولا خطر يحكون فى التعاقد لانه إذا كان فى النعاقد غرر وخطر يبطله .

هذه القاعدة الأولى من قواعدالتطبيق المدنى وهي حرية التصرف محرية التعافد مقيدة بعدم الضرر وبعدم الغبن . القانون الحالى ليس فيه أي ذكر للغبن وليس فيه أي قيد على المغامرة في التعاقد، فالقانون المدنى في هذه الناحية وهي النصف يخالف الفقه الاسلامي، الساق الاخرى التي عليها القانون المدنى هي والمسئولية بالمسئولية في الفقه الاسلامي يختلفة تماما وهي يختلفة لاعن القانون المدنى الحالى فحسب ، بل هي تسبقها وتتقدم فتقرر مثلا أن كل مصاب له تعويض ولا تشترط الحطا . أن شرط المسئولية الحطا فالركن الاسامي هو المضرر .

الشريعة تقول شيئا محتلفا: إن أضررت بى بعير خطأ أنت تعوضى أن تخضمن الضرر ، هذا شيء تسعى له الآن أوربا من مائة وعشرين عاما السوفيت لم يبلغوه للآن ، بل السوفيت يشترطون بالخطأ للتعويض .

الثانية : إن كا إنسان ككل إنسان فى الضرد وفى تعويض الضرد فتعرض حيه واحدة للملك والراعيه وللراعى ولاى فرد فى الرعية ، هى فى هذا تساوى بين الناس فى التعويض الذى يأخذونه.

( ثانيا ) مشكلة تقنين جديد عن الحدود . إنها مشكلة و لكن الشريعة تكفلت علما وإن لم تتكفل الشريعة بحلها تشككنا في قدرتها على أن تحل شيئا ، نحن عملم ما يشوب عالمنا من منكرات ، إنه ليس عالمنا كما يظنون إنه عالم صنعه قانون جيء به منذ مائة عام ، صنع الرداء الذي نلبسه في المعاملات الاجتماعية ، سيطرة الغني على الفقير ، سيطره ذي الجاة على الذي لا جاه له ، طريقه البيع والشراء، طريقه الاجارة، نحن نبيع ونشتري بالقانون الفرنسي، شيء مختلف قوَّاجر ونزرع بالقانون الفرنسي ، نحن في عائلتنا نتعامل بالخاق الفرنسي اليس هذا هو المجتمع المصرى الحقيقي ، هذا المجتمع قدد صاغه قانون حديد ، عمل به من مائة عام في بيوعه وشرائه وسائر معاملاته ، الشريعة الإسلامية تتكفل بإصلاح هذا بيد سحرية ، استغفر الله بل بصفة إلهية ، وهذه الحدود وما فيها من بشاعة وشناعة هي لم تشرع ليأخذ بها الناس فوداً وإنما شرعت ليعلم الناس إنها ستطبق عليهم ، وكذلك قالوا . الحدود زواجر ، حدود ، ستسرق ، ستقطع همذه اليد بنظرة الناس ، علاج رباني خالص ، اليد الى تسرق ستقطع ، إذن اليد مباشرة لا تحرك حذه هي الشرفة ، الزاني الذي يصنع في غيبة الناس يرجم علنا وليشهد عليه طائفة من الساس ، فضيحة الرآبي الذي في السر هو المفضوح في العلن البشر .

(٣) دعوى نبدأ ببعض الحدود : لا ، النشريع نول متكاملا ولم يبزل

على تعرج ، القرآن نول على تدرج لأن الله سبحانه وتعالى يريد له الحفظ اليحفظه الناس ، ونول مع تدرج الآيات تدرج الاحكام ، وفي هذا الشدرج كان بعض القول بالنسخ لتغير الاحوال وكان المجتمع يتطور ويتقدم ولم يحت الرسول إلا وقد أكل الله الدين وأتم نعمته على المسلمين ووجب من يوم أتم الله هذا الدين أن يطبق كاملا ، أما التدرج الذي نريده وننادي به وقد نادينا منا في كتب منذ عشرين عاما ، التدرج هو أن نقول هكذا : المقانون المدنى سنعمله ، نعمل فترة انتقالية ، يصدر الفانون اليوم ، ولابد أن يخرج اليوم وإلا فقدت مصر زعامتها وتقول أمامنا فترة ثلاث سنوات المكي يطبق ويكون قد قرىء كفايه .

وضعنا تحت كل مادة ما يقابلها من المجلة أو من قانون قدرى باشا ، قانون قدرى باشا ، قانون قدرى باشا لوطبق من سنة أن طبق لفاق قانون نابليون وما صلحناه وما كنا عدلناه ألب تعديل طبقا للمجتمعات التي يطبق علما مجتمع ١٩١٤ مجتمع الثورة .

إذا قطعت يدواحدة في الجيزة تعطلت السرقات في الصعيد وفي الاسكندرية حتى ليبيا بمجرد أن تقطع يدواحدة ، أمريكا فيها ستة ملايين سرقة سنة ١٩٧٥ لو قطع يد أمريكي واحد لن يكون ستة أو خمسة مليون سرقة في العالم.

هذه هي مقدرة الشريعة على العلاج: إن الحدود زواجر .

(٤) ما يقال من أن القانون المدى أغلبه موافق للشريعة !

هذه مقوله دراجة الآن على السنة الجميع .

الجواب: إن قانون العقو بات الحالى ليس قانونا إسلاميا لآن التعزير في الإسلام، وإن نظام السجون اختراع أوربى، فأصبح في السجون ملايين من أوربا وبقيت مؤسسة السجون تنمى نفسها فتزداد تكاليف وتنمى في المسجون أخلاق السجن فيخرج بجرما على أعلى درجة فيزداد العدد ويترتب على هذا وعلى ازدياد العدد وعلى نمو السجون عندنا إن الجرائم أصبحت

لا يبلغ بها مئات الجنايات لا يبلغ بها لاننا من أين سنحض لهم السجون ، والحدود ، في علاجها الإنساني إنها لا تطبق إلا إذا حدث التبليغ كالسرقة ، الجرائم قبل قانون نابليون كانت عشر معشارها ١٨٨٩ خمس سنين كانت كافية حتى ترتفع الجرائم و تزداد الجنايات .

والشريعة نظام كامل وهو يحدث الآخلاق الطيبة والآخلاق الطيبة تحدثه ، لأن الآخلاق الطيبة لم تحدث القانون الإسلامي بل القانون الإسلامي هوالذي معان دفاق .

#### (٥) القانون المدنى .

لقد نادينا منذ ١٩٦٤ بالدعوة إلى تجلية مبادى الشريعة وكان لهذه اللجنة فى المجلس الاعلى فضل السبق فى تقنين الشريعة ، القانون الحالى صيغت موارده بطريقة يتفق مع مادرج عليه القضاة ، ١٠٤٠ مادة صنعت على طريقة قانون نابليون واكتفينا من العصريه أن يكون التبويب والتقسيم والترتيب .

رجال الجامعه جاءوا يقولون: القانون المدنى جميل والناس ألفوه ولابد أن تستقر المعاملات، استقركا تريد في معاملاتك، ولكن مجتمعك لن يستقر، مجتمعك لن يستقر إلا بالشريعة، .

#### (1)

## دكتور مصطنى أبو زيد فهمي (ك) فن الحكم في الإسلام :

يقول: إنه أحس بزلزال هزيمة ٢٩ ٦٧ فسأل نفسه ذلك السؤال الذي لابد أنه أقلقنا جميعا، أما من علاج لـكل ماحل ثبا، أما من طريق إلى إعادة بناء الفرد وإعادة بناء المجتمع ويقول إن تفكيره العميق انتى به إلى ضرورة العودة إلى الإسلام وإلى كتاب الله، ليطبق تعاليم الإسلام في كل حياتنا العامة والخاصة وقال إن الشورى هي أساس فن الحكم في الإسلام.

ثانيا: إنه يطالب بإعلان الحكم الإسلامي وقيام المجتمع الإسلامي فوراً ويلح في أن تمود الامة كلهــــا إلى رحاب الله فوراً وهو يقدم حافزاً

حائلًا فهو يرى أن تحقيق مانطالب به يجعلنا قادرين على إنزال الهزيمة الساحقة مالدولنين العظمتين في عالم اليوم .

ويقول أنه بعد ثلاثة عشر عاما من إنتقال الرسول إلى جوار ربه نزلت الهزيمة الساحقة بالدولتين العظمتين معا فى عالم ذلك الوقت وهما دولة الفرس ودولة الروم .

ويرفض الدكتور أبو زيد فهمى . , المواممة ، بين أفكار أو مبادى، جاهزة فى أنظمة الحكم وبين الإسلام يقول : إننا لاتستطيع أن نكون مسلين حزثيا على الاطلاق .

#### (V)

يقول الاستاذ عبد القادر عوده فى مقدمة كتابه ( التشريع الجنائى الإسلامى مقارنا بالقانون الوضعى ):

أن الشريعة على قدمها أجل من أن تقارن بالقوانين الوضعية الحديشة وأن القوانين الوضعية بالرغم بما انطوت عليه من الآراء واستحدث لها من المبادىء والبظريات لاتزال في مستوى أدنى من مستوى الشريعة والقوانين الوضعية: عقيدة رجال القانون وهي عقيدة خاطئة مضللة من المؤلم للنفس أن تروج هذه العقيدة الخاطئة أو الاكنوبة الكبرى وأن يلقنها الطلبة على أمر التشريع بالرغم من أنها قائمة على مخالفة الواقع وإنكار الحقائق والجهل الفاضح بأحكام الشريعة، قائمة على خالفة الواقع وإنكار الحقائق والجهل الفاضح بأحكام الشريعة، وأن الشريعة تنفوق على القوانين الوضعية تفوقا عظيا في المسائل الجنائية عامة، وأن التسم الجنائي من الشريعة صالح كل الصلاحية للتطبيق في عصرنا الحالى في المستقبل كما كان صالحاكل الصلاحية في الماضي .

تبين لى من دراسة الشريعة أن القائلين بأن الشريعة لا تصلح العصر ، لا يبدون آرائهم على دراسة أو حجج منطقية لآن الدراسة العلمية والمنطق لايقصيان القول بتفوق الشريعة على القوانين الوضعية ولصلاحيه الشريعة لهذا العصر ولما سيتلوه من عصور وفوق هذا فالقائلون بمدم صلاحية الشريعة للمصر الحاضر ، فريقان : فريق لم يدرس الشريعة ولا القانون وفويق درس القانون دون الشريعة وكلا الفرية بن ليس أهلا للحكم على الشريعة الآنه يجهل أحكامها جهلا مطبقا ومن جهل شيئاً لايصلح للحكم عليه .

أنهم يقيسون الشريعة الإسلامية بالقوانين الوضعية فيقولون: مادامت القوانين التي كانت سائدة حتى أواخر القرن الثامن عشر لاتصلح لعصرنا الحاضر فكذلك القوانين التي كانت سائدة في العصور الوسطى والتي ظل الحكثير من أحكامها معمولا به ، ووجه الخطأ في القياس أنهم سووا بين القوانين الوضعية التي وضعها البشر وبين الشريعة الإسلامية التي تسكفل بوضعها خالق البشر فهم حين يقيسون إنما يقيسون الأرض بالسهاء والناس بوب الناس، قسكيف يستوى في عقل عاقل أن بقيسون نفسه بربه وأرضه بسمائه . وجه الخطأ في هذا القياس أنهم سووا بين الشريعة والقانون وهما مختلفان في طبيعتهما كل الاختلاف ونستطيع أن نبين مدى هذا الخلاف إذا استمرضنا في طبيعتهما كل الاختلاف ونستطيع أن نبين مدى هذا الخلاف إذا استمرضنا وإذا صح أن الشريعة تختلف عن القوانين اختلافات أساسية و تتميز بميزات جوهرية فقد اقتضع الناس بان القاعدة أن القياس يقتضى مساواة المقيس بالمقيس عليه فإذا انعدمت المساواة فلا قياس أو كان القياس باطلا .

تختلف الشريعة عن القانون اختلافا أساسيًا في عدة وجوه :

الوجه الأول: أن القانون من صنع البشر أما الشريعة فمن عند الله ومن ثم كان الفانون عرضة للتبديل والتغيير أو ما يسميه التطوركما تطورت الجماعة إلى درجة لم تـكر. متوقعة .

الوجه الثانى: أن القانون عبارة عن قواعد مومن يصنعها الجاعة التنظيم شئونها وسد حاجاتها فهى قواعد متاخرة من الجماعة أو فى مستوى الجماعة اليوم ومتخلفة عن الجماعة غدا لآن القوانين لاتتغير بسرعة تطور الجماعة ، أما الشريعة فهى قواعد وضعها الله تعالى على سبيل الدوام لتنظم الجماعة

و تطورت الجماعة وأن تكون قواعد الشريعة ونصوصها من السمو والارتفاع بحيث لايمكن أن تتأخر في وقت أو عصر ما عن مستوى الجماعة .

(٣) أن الجراعة هي التي تضع القانون وتلونه فعاداتها وتاريخها وتقاليدها أما الشريعة فهي ليست من صنع الجماعة وأنها لم تكن نتيجة لتطور الجماعة وتفاعلها كما هو الحال في القانون الوضعي و إنما هي من صنع الله الذي أتقى كل شيء.

(٤) المميزات الجوهرية التي تميز الشريعة عن القانون.

١ - والسكال، تمتاز الشريعة بالسكال وأنها استكمات كل ما تحتاجه الشريعة السكاملة من قواعد .

٧ ـــ و السمو ، قواعدها ومبادئها اسمى من اسمى من مستوى الجماعة .

٣ - « الدوام » : تمتاز الشريعة على القوانين الوضعية بالدوام أي الثبات والاستقرار بنصوصها لا يقبل التعديل ولا التبديل مهما مرت الاعوام .

٤ - « الشورى » سبقت الشريعة الإسلامية القوانين الوضعية فى تقرير مبدأ الشورى باحد عشر قرنا حيث لم تعرف هذه القوانين ميداً الشورى إلا بعد النورة الفرنسية .

الشريعة تقرر الشورى قاعدة للحدكم: لا ضرر ولا ضرار في الإسلام، هذان نصان بلغا من العموم والمرونة واليسر مالا يمكن أن يتصوف بعده عموم أو مرونة أو يسر.

تم تعديل المادة الثانية من الدستور المصرى الصادر ١٩٧١ الذي تم بعد السنفناء شعبي ١٩٨٠ وهو تعديل له أهميته البالغة في توحيد اتجاه التشريع المصرى في كل مجالاته . كانت المادة قبل تعديلها تنص على أن الشريعة الإسلامية مصدر رئيسي التشريع وعبارة النص على هذا النحو كانت تسمح عان يقوم إلى جانب الشريعة نظم قانونية أخرى مستمدة يصفة رئيسية مصدر أجنى عن الشريعة .

وكان الواقع القانونى لمصر متمثل فى تعدد مصادر التشريع، وانفردت الشريعة الإسلامية بحكم مسائل الآحوال الشخصية وقام إلى جانبها القانون المدنى ١٩٤٩ وقانون المقوبات ١٩٠٤ وفى القانولى المدنى المعدل ١٩٤٩ جعلت الشريعة مصدراً من مصادره الرئيسية إلى جانب التقنينات العالمية الآخرى أما فى قانون العقوبات فالوضع يختلف لآنه لم يظهر أى اتجاه لمراعاة أحكام الشريعة عند وضعه أو حتى فى تعديلاته المتنالية الرئيسية إلا ما جاء فى الملادة السابقة من أن تطبيقه لا يخل بحق مقرر فى الشريعة ولم يعتبر هذا النص مطلقا قيدا عاما على أحكام القانون إنما كان يحرى تطبيقه فى حالات قليلة جزئية متعلقة برهض أحوال الإباحة ( مثل حتى التاديب المقرر للأب على أبيه والمعلم على تليذه ).

أن تعديل المادة الثانية من الدستور الذي ينص على أن الشريعة هي المصدر الرئيسي للتشريع تعنى أن تسكون الشريعة هي المصدر الرئيسي وحدها بحيث يمتنع أن يساويها أو يشاركها في الأولوية التي أعطاها لها الدستور مصدر آخر ويعنى كذلك أن التشريع المصرى لابدأن يكون متفقا مع نصوص الشريعة اللفظية أو قواعدها العامة السكلية .

وقد وضعت الشريعة نصوصاً معينة لعدد محدود من الجرائم العادية حى: ـــ

الحدود ( من السرقة والحرابة والزنى والقذف وشرب الخمر ) .

المراقع القاعدة في الكنوية إين الجزية وعلوبها في سبعًا لللمامل في جرائم الاعتداء على النفس وعادونها الله المراقة وعلوبها النفس وعادونها الله المراقع النفس وعادونها الله المراقع المراقع النفس وعادونها المراقع المرا

وفياً عنا ذلك فإن سياسة التجريم والعقاب بالنسبة لبانى الجرائع وعقوباتها تخضع لمنا يضعه لها الجنميع من منوابط ومعايير تحقق المصلحة والعدل، وهما من أصول الشربعة ومقاصدها

والراقية الجنائية لابد وأن يحكمها نص شريعي قطعي الدلالة وأن لتواقر فيها الفروط الشروط الشرعة لإمكان تطبيق الحد الشرعي سواه عن ناحة الركن المادي للجرعة أو قيمام الدليل الشروط يمسل يقتض الغلم بكافة الشروط الازمة لتطبيق الحد في جرائم السرقة والزني والقددف وغيرها من الحدود.

(دكتور جال الدين محود)

وقد كان من آثار جدور هذا التعديل أن أخذت الحاكم وبعض رجال القانون يوجهون أحكامهم وجهة إسلامية .

فطالبت محكمة جنح بني سويف بقطع بد أحد اللصوص كما قررت محكمة غابدين أن الفوائد ليست إلا زبا حرمه الاسلام وأصدرك محاكم أخرى أحكاما عنع شرب وبيع الخور

which was a first of the first of the second second of the second second

تت المام المعالية في الإسلام المسمود في المسلمة والمسلمة المسلمة المسل

جرت محاولات كثيرة خلال سنوات المد التعربي لإنكار مفاهم المبار هاسية في الإسلام حتى جاء من الباحثين المسلمين من يكشف هذه الحقائق ، من مخوا الله المدور لمجيب العرفازي والامحاث الني قده الم كنور المجيب العرفازي والامحاث الني قده الم كنور منيا الدين الرين وفي الأحير بري الحروب الدين الرين وفي الأحير بري الحروب الدين المدار من فرايد توكد عطاء الحدار المرب الإشلامية في بهل الملاقات الدولة العرب العدار أن تعرف الدين المدار المدار قبل أن تعرف الدين العدار المدار قبل أن تعرف الدول العداد الدولة ا

رُقبل أن تقنه معاهدة فينا عام ١٩٦١ كا عرف النظام الإسلام أساوب كتابة المعاهدات وكان وعلى بن أبي طالب، هو السكانب المتخصص في كتابتها على عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، فحنذ أدبعة عشر قرئا سبقت الشويعة الإسلامية فقدمت أحكاما عربيه بشان حابة ضمايا وأسرى الحرب الشويعة الإسلامية فقدمت أحكاما عربيه بشان حابة ضمايا وأسرى الحرب قبل أن جندى إلها اتفاقات جنيف الاربع المعقودة عام ١٩٤٩.

أولاً: أحكام أسرى الحرب وسطر أعمال الثاد والانتقام مند الجربى والمرضى والغرق في ميدان التتال وقتل الحصم أو إصابته أو أسره باللبوء إلى وسائل العسفد التي تطعم البروتوكولات الملحقة باتفاقيات جنيف منة ١٩٧٧ .

ثانياً. كثير من المشاكل الدولية التي مازالت محل نقاش في المؤتمرات الدولية تناولتها الشريعة الإسلامية بالصنبط والتنظيم الآن مهمتها معناوية وتنظيمية تستهدف تنظيم السلاقات الدولية في عشم مفتوح لعنم شعوب العالم المعروفة في ذلك الوقت .

ثالثًا: تنظيم الجاحة الإنسانية على أسس ثابتة واضعة المعالم.

رابعاً : القانون الدبلوماسي جرد من القانون العولي .

خامساً . الشريعة الإسلامية بمبادئها الحلافة وماسوته من تنظيبات وأسلوب المتعامل بين الدول مسلمة كانت أو غير مسلمة في السلم والحرب هي في الحقيقة نقتين الدبارماسية سبق خيره .

مادساً: التانون الدولى الحديث لم يصل في بعض أحكامه إلى ماوسلت إليه الشريعة الفراء فالإعلان العالمي لمقرق الإنسان الصادر عام ١٩٠٨ ا اخرفت به الشريعة الإسلامية عنه الهورها اخرافاً سريحاً عطالاً رقب حأد الاحراف في دائت لم يتكن الإستانية خارج دبار الاسلام متى تجاد البلطة بذاكة. سابط : أعملت للصادر الدبلوماسية المختلفة أن عمداً أوسهوا دراسة النظرية الدبلوماسية عند العرب وخاصة في عهد الحلافة الإسلامية وسبب عدم الاحمام يرجع إلى أن معظم المراجع حربية لم يتيسر لعلماء الغرب يتبع تطورات الدبلوماسية الإسلامية .

(٢) ما نقل مكتوباً باللغة للعربية ليس موحدالمباحث أو المنهج ولا هوميسور
 الباحثين ولكنه مبعثر من شتى المخطوطات وبطون الكتب.

لامناً: لم يقدم وجال القانون العرب و للدبلوماسية الإسلامية الاهتمام الذي تستحقه وردد يستنهم دون قصد دعوى المفكرين الآجانب الذين اعتبروا أن الدبلوماسية البيزنطية هي مصدر التشريع الإسلامي والنظم الدبلوماسية الحديثة وهو أمر غير صحيح على إطلاقه .

تاسعاً : الدبلوماسية البيزنطية كانت تهتم بالنواحى الخاصة بالمراسم وفرق بين الدبلوماسية والمراسم بينها أعطى المسلمون الاهتهام الاكبرالنواحى الدبلوماسية ولم يغفلوا المراسم والنواحى المظهرية ( لخصه أحد يوسف الفرعى )

الإسلام أب القانون الدولى .

يقول العلامة مارسيل بواشا: إذا كان المسلمون هم الذين ابتدعوا (علم الجبر) وكانوا هداة الدنيا بأسرها في المجال التطبيقي للعلوم ، مما نشأ عنه تفوقهم الهائل في السكيمياء والصيدلة والإمحاث الطبية وحلوم الاحياء والنبات والبصريات والمبكانيكا فإنهم هم الرواد في مجال آخر له أبعاده الإنسانية العظيمة إلا وهو (القانون الملولي) وشرائع الحرب والسلام وسائل العلاقات المدلية في المجال الدبلوماس التجاري .

لقد ظل الإسلام سبعة قرون بكاملها حبينا على الحياة الفسكرية والتقافية لحومت البحر الآبيعت المتوسط ، وقله تسريت أنواده إلى مسبع الحياة الآودوبية وهم سالة العامالمتبادل طوال تلك الفترةوما توال الآبيجات التي تحاول استقصاء التأثير الإسلامي فالعالم التصرائي دائرة منذ بعشة انتفرد من الومن . ولا شك أن التعصب الجاهل والحقد المذهبي قد سامما كثيراً في تعمية الحقائق وطمسها من جانب النوبيين حيث تجدهم بهملون نسبة الفضل إلى أعلم ويتعمدون إغفال ذكر المصادر التي أحذوها منها فضلاً عن أعمال السطلي الفكري وانتحال أسماء لمؤلفات وضعها غيرهم .

لقد بيرى أثر الإسلام وشريعته المتسامحة إلى أوريا في عبدها الإقطاعي المتخلف فكان لذلك أثره العظم في مجال القانون بخاصة والتقدم المذهني بعابه ان الشريعة الإسلامية المثلى في سماحتها قد سهلت عبور الآجانب ورحلاتهم للتجادية عبر العالم الإسلامي ، لقد بدأت نهضة الغرب في إبطاليا منذ القرن الحادي عشر وواكب ذلك ارتفاع الطلب على سلم الشرق وكانت معابر إبطالياللمالم الاسلامي هي صقيه وسالرمو فضلا عن المندقية وجنوه وبترا لقد كان الكثيرون من تجار إبطاليا يمكثون عدة أشهر من العام في بلدان البحر المتوسط الاسلامي ، وكانوا على رأس الناقلين الأوربا مستوى رفيعاً من العادات والأعراف والطبائع الاسلامية .

وأهم من ذلك جميعا والشريعة الاسلامية والممتاجرة الدولية فالإسلام هو الذي أفر وشجع انتشار مبدأ الحركة البحرية والحتى العام في الملاحة البحرية لسائر الناس وبتأثير روح الإسلام ومبادئة الانمية السامية أصحب أورما اعتباراً من القون الثاني عشر المميلاد تؤمن مجرية المرود للجميع في الممرات النهائة كما تفهم الأوربيون قيمة المعاهدات التجارية وامرائيا الحفاظ عليها من النقص والعيب وافترنيجيدلك ظاهوة المستجدة في أوريا هي الحفاظ عليها من الناجي العبارة الدبارة المعاهدة كما بعداً يظهر الدبارة المستبعد الضافات المحفولة بالحصانة الدبارة السنية.

ومن المعروف أن حماية المسافرين الاجانب والتجار على الترام قديم على المحلومة المحلوم

وفى عام . ١٧٤ م وصع أول قاتون للبحر ينظم الاحكام التي إلمتبسبا الغرب من المسلمين عن العمل البحرى النجادى وضافاته ومن أهمها الضاف الإسلامي المعروف ، وهو أن الالتزامات الواقعة على شخن السفينة لاتؤثر على التزامات الواقعة على شخن السفينة لاتؤثر على التزامات السفينة ولا قرتبط بها وهو حكم لم يتقرر في أور با إلا بعد حرب القرم في بداية النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، و يمكن اعتبار القانون الإسلامي المنظم المحال التجارة البحرية الذي اقتبسه الغرب في القرن الرابع عشر أول القوانين الدولية التي طبقتها أوربا فهو ينظم أحكام الملاحة البحرية والجارك وواجعات وحقوق أصحاب السفن والتجار وقباطنة البواخر ووسائل حل المملاقات الخانين التجاريسم في المنظم عن أن الإسلام كان المسلمين في حوض البحر المتوسط هذا القانون في دائرة منطقة المتاجرة مع المسلمين في حوض البحر المتوسط ومن أكبر ما أفاده الغرب من الحروب الصليبية هو اقتباسهم من المسلمين وتطبيقاتهم النقلية وقوانيهم وتقاقهم العامة إلى اللغات الغربية ولاسها اللابينية وتطبيقاتهم التقلية وقوانيهم وتقاقهم العامة إلى اللغات الغربية ولاسها اللابينية وتطبيقاتهم التقلية وقوانيهم وتقاقهم العامة إلى اللغات الغربية ولاسها اللابينية وتطبيقاتهم التقلية وقوانيهم وتقاقهم العامة إلى اللغات الغربية ولاسها اللابية وتعالية المالمة المنات الغربية ولاسها اللابية وتعالية المنات المنات الغربية ولاسها اللابية وتعالية المنات الغربية ولاسها اللابية وتعالية المنات المنات

وقد ظهرت بحموعة (البارتيدا) الصادرة في سلامنكا في أعقاب انتشار كتاب (الولاية) وهو مجلد للمس كل شرائع والحراف المسلمين بشأن الحروب ورعاية أيتامها وكفالة المتضروين من جرائها وكذلك كفالة الإسلام المساكين وإيناء السبيل والمقعدين والشيوخ كا حوى فصلا عن حضانات الممثلين السباسية وسلامة العبود عبر أواضي العدو في الحالات الإلسانية والاستثنائية والتجادية والعقوبات المسلونة الإعمال الحيانة لهذه المباديء،

وإن كان قد كتب على بجموعة (البارتيدا) إنها عبارة عن أقوال حكما. قدسين قإن مادة الكتابة وأساوبه على السواء تبان بكل بساطة عمن وجهه الإسلامي وإن هناك محاولة المتعوبه على الاسمال الإسلامي القوائين والحقائق الواردة في الجموعة . إن المواد التي تتعلق بتوزيع الاتفال في المغرب إنما في بالكامل وبالحرف الواسد الشرائع التي وضعها القرآل البكوم

وقاس عليها الجنهدون المسلمون ، كا بحد الحقوق والحصانات الحاصة بالمفارض الذي يفاوض لإطلاق سراح الاسرى في بلاد العدو وقد أخذت بالحرف الواحد من المسلمين وثمة فصل آخر عن حقوق وسلامة الرسل في أثناء الحروب . وينبغي أن نؤكد أن كامل هيكل الفكر النربي في بجال التشريع الدبلوماسي الدولي والقوانين الدولية في الحرب والسلام إنما قام على مجموعة (البارتيرا) وهي المقتدسة عن الشربعه الاسلاميه والفكر الإسلامي وعمل الجتهدين والفقهاء والمسلمين ومع كل الاجتهاد الذي حدث منذ سقوط غرناطة ١٤٩٣ لحجو آثار الإسلام والتستر على فضل المسلمين لم يكن ذلك ممكنا على الإطلاق يعد أن أقام المسلمون حوالي ثمانية قرون هناك وبالرغم من الروح الرهببة التي واكبت فظائع محاكم التفتيش وكل مافجر من براكين الحقد على المسلمين لم تحل دون استمرار وضوح للتأثير الحضاري الإسلامي إلى مدى بضعة قرون تملت خروج المسلمين وأنه من الآنانية المأكرة واللؤم الرخيص أن يظن أن النهضة الاوربية كانت ستكون بمكنة لولا فضل المسلمين دورهم التاريخي الفذ . لقد كانت مقتبسات فردربك الثاني في صقلية تشمل أولا تجهيزات الجيش ووسائل تعبثته وتنظيمه وتدريبه وتجهيزه وتموينه ، وانبأ : النظم المضريبية ونظم الجمارك واحتكار الدولة للمناجم وضمان المساحات من الارض المشاع لـكل قرية وغير ذلك كثير ، وفيه جمعا كانت سريعة الإسلام هي النموذج الذي احتذاه الغرب دون اعتراب بذلك أو إقرار به ، أن الافسكار للتي اضطرمت في الغرب عن الحرية وأنت إلى قيام الثورة الدينية ، وكثير من الثورات السياسية في أوريا إنما كانت حماد انعال النصاري بمسلمي الشرق أيام الحروب الصليبة وتتيجة لتأثير التسامح الإسلامي على تصادى الغرب المقيمين لللماك اللانينية وقد أصبح هناك شق واسع بين النصارى للقيمين في الشرق والآخوين الوافدين لنجدتهم في الحلات الصليبية المتأخرة ق الغرب.

人名英格兰 医水子

### (11)

## الشريعة الإسلامية ؟

يقول المستشار على على منصور: شريعتا غنية بكل شيء وحرام أن نقسول ونحن أغنياء ، إعترف هلماء القانون في الغرب بأن الشريعة الإسلامية هي أم مصادر التشريع ، ما أحوجنا نحن المسلمين إلى تقنين الشريعة الإسلامية وخاصة بعد أن أخذتا القوانين الوضعية نحو المزالق المستهلكة والفوضى والعنياع ، ونتباعي بأننا أخذنا عن أحدث القوانين الوضعية في الغرب يشدنا سراب خارع اسمه الحرية الشخصية لدرجة أن الزنا وهو أبشع الجرائم اعترته بعض القوانين الوضعية من قبيل هذه التجربة الشخصية وكذلك الحال مع شرب الحر والاتجار فيها .

القوائين الوضعية ترى أن معاقبة الزوج على ارتكاب جربمة الزنا وهي جريمة في حق الدين والمجتمع كله ، أم متروك الزوج وحده يقرره أو يمنعه غيو أن تنازل امتنع على القضاء أن يوقع أية عقوبة على الزوجة الزائية حتى إذا عوقب بالسجن كان من حقه أيضاً بعد ذلك أن يتنازل ومخرجها من السجن والزوج الذي زنت زوجته من حقه أن يزنى خلال مدة محس سنوات من تايخ ارتكامها هذه الجريمة دون أن تعلوله يدالقانون .

مـذا كله قبلناه لاننا بعدنا هن الدين وَانْحُوفنا نَحُو الغرب ولذلك كانت حاجة المسلمين إلى تُغنين الشريعة صوودية -

إن المسلمين في حاحة ملحة إلى ذلك حاجة البدن إلى الروح ، فهذا الآس لازم لهم ليكمل لهم إسلامهم فالشريعة الإسلامية أعمل أمرها في بلاد فلسلمين فالعبادة بالعسلاة والعنوم فقط مي عبادة العجائد. والشريعة الإسلامية فادرة على مواجهة جميع الاحمات في كل زمان ومكان وفيها المكفاية كل المكفاية لمل المكفاية لمل المكفاية لمل المكفاية المحالة المكفاية المحفاية المكفاية الم

جاءت التعريبة الإسلامية بأحكام فاطعة علمية لحاجات الناس في كل مكان

ورّمان وجاءت قاطعة فيما يتعلق بالمعياهات والعقائد وتركت للباق الاجتهاد للسكون مرته مع اختلاف البيئات والازمنة وأعمات الحرية لاحتكام العقل البيشرى احتراما له ، فالله يعبد بما شرع ولسكن الفروع الى لايعنر الحسلاف خولجا لايصلر الآمر على توسيدها حتى لا تصطدم بالزمان والمكان ، وهذه مي الى فتتح فيها باب النظر والاجتماد كسكل الفتاوى التي خدرت من الاحمد وهي الى فتكونت منها الذاهب والفقيه الإسلام

لمَـاذَا النَّفَايِن مَادَامِتِ الشريعة موجردة فعلا من خــــلال كنابِ اللهِ والأحاديث النَّيوية وسنة رسول الله .

(+) منى تصبح فى شكل مواد مرتبة وهبوبة وفى شكل بجموعة من التشريعات ليسهل على الإنسان معرفتها والرجوع إلمها ويسهل على التشاة وانحامين الاعتداء إلى ما ريدونه منها فى أقصر طريق وفى النهاية لنصبح الآداة الرسمية التى تحكم كافة معاملات الناس فى الحياة من خلالها .

إن حاجتنا إلى تطبيق الشريعة الإسلامية هي حاجتنا إلى طاعة الله فيها لم يحكم فيه بما أنزل الله فنحن كافرون طاغون .

عاش الفقه الإسلام أدبعة عشر قرنا ومازال صالحا لسكل زمان ومكان والتشريعات في أوربا وليدة قرن واحسد والتشريعات الشيوحية وليدة تصف قرن . وقضاء المطالم هرفه الإسلام منط أربعة عشر قرنا وهو مايسمي (بحلس الدولة).

فطعت السعودية في حبد الملك بن عبدالعزيز سنة عشر بدأ كانت نماً لتحقيق الآمان السكامل في حذه البلاد الصاسعة وفيلايين البلايين من البشر القادمين، من الجماح في مدى بمسة و بحسين عاماً .

The of the sent of the sent of the sent of the Hill of the

المانون العول العام في المناف المناف

الله من الله من الله الله الله المامة كايسان الآن و المارن

التولى العام، بي في كفات هستقل هو الإمام محد بن سبن الديد في الذي أخرج كتاب الدير النكلير ، في القرن القامل الميلادي ، كا أخرج الماوردي كتاب ( الاحكام السلطانية) وهو دراسة المقانونين العام الداخلي ( كالإدادي والدستوري) والعام الحارجي الدولي وذلك في القرن الحادي عشر الميلادي ( أخرجه صلاح المنجد أخيرا ) أما القانون الدولي الاجني فإني المركته لم نبدأ إلا في القرن المنادس هشر الميلادي عند فتبوديا وسوارن، وأول كتاب طهر مستقلا في ذلك وعكن أن يقارن بكتاب الديائي هو كتاب جروسيوس الهولندي واسمه (قانون الحرب والسلم) وذلك في القرن السابع عشر الميلادي أي بعد ظهور كتاب الديباني بقدمة قرون وقد أسس في الماتيا في السنوات الاخيرة جمعية الشيباني المحقوق الدواية وضحت عدداً كبيراً من علماء القانون الدولي والمستغلين به في عناف أنجاء العالم بهدف التعرف ال الشيباني وإطهار أثاره العلمية في هذا الباب وقد أثبت الدراسة تفوق المن المسلمي في بحال القانون الدولي العام في مجالات متعددة :

(١) في بحال السلم والعلاقات الدولية (٢) مبدأ -رية البحاد وحرية النجارة ونفلاحة فيما (٢) الحوب المشروعة وغير المشروعة (٤) تظرية إعلان الحرب (٥) معاملة المدنيين غير المحاربين أثناء الحرب (٩) معاملة المدنيين غير المحاربين أثناء الحرب (٧) العمود والموائيق بين الدول.

## ( تانياً ) مكانة الغقه الإسلاى في القانون الدولي العام :

الغانون الدولى العام الذي ينظم علاقات الدول فيها بينها في حالتي السلم والحرب، أنبت ميشيل دي توب أستاذ القانون الدولى العام (الاهاي) ١٩٢٩ أن فينوريا وسواول (القرن الثالث عشر المهلاد) هما أول من فكر في قواعد القانون الدولى العام الوضعي وأنهما كان يمثلان وينقلان في ذلك القواعد الفقية الدولى العام الوضعي وأنهما كان يمثلان وينقلان في ذلك القواعد الفقية الدولي العام عروسيوس المسمى أبو القانون الدولي (القون ١١) ورعته فقل جميع فقياء القانون العولي الجديث

وقد عدد دى نوب ما سبق الإسلام به كل للقوالين الدولية وعلى الآخص عظم الحرب وقد أورد وصبة الحليفة أن بكر لاساءة كا أدرد أوامر الحليفة المحكم بن عبد الرحمن ١٩٥٩ فى قرطبة بالاندلس ، وقال فى الحتام : هذه هى عتلف القواعد الشرعية الإسلامية التي حمل بها لتخفيف وطأة الحرب فى القرن السابع الميلادي أي منذ بعثة التي (ص) إلى القرن ١٦ الميلادي في إذن سابقة بأمد طويل على الافطار والمبادى القانونية الممائلة التي بدأت تشتى طريقها في عصر النهضة خلال القرن ١٦ عابدل على أثر القواعد الإسلامية في القانون الدولي الاورية خلال القرن ١٦ عابدل على أثر القواعد الإسلامية في القانون الدولي الاوري

يقول الدكتور محمد وشيد قباتى: هناك فرة زمنية تفصل بين ظهور الفقه الإسلاى وبين نشوء القانون الدولى العام واستقرار قواعده تقدر بنحو عشرة قرون تقريباً . ظهر الإسلام في القرن السابع الميلادى وظهر القانون الدولى العام في القرن السابع عشر على يد خروسيوس، فالفاصل في القرن السابع عشر على يد فيتوريا وسوادز ثم على يد خروسيوس، فالفاصل الزمني بين النظامين إذن يزيد على ألف وأربعائة سنة تقريباً ومع ذلك فإن القانون الدولى العام لا يبدو الآن رغم التقدم السياسي والاقتصادي والعلمي والإجتماعي في الصورة المتكاملة التي بدأ بها الفقه الإسلامي وقت ظهوره ولم يصل القانون الدولى العام كقانون انفاق بين الدول إلى بعض ما يقرره في الفقه الإسلامي من قواعد دولية إلا حديثا وفي النصف الثاني من القرن العشرين ظهر:

- ـــ الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ١٩٤٨
  - ـ قواعد حربة البحاد ١٩٠٨
  - قواعد قانون المعاهدات ١٩٦٨
    - \_ معاهدات جنف ١٩٤٩ \_

وقد ألب في القانون الدولى العام حدد من الباحثين المسلمين المعاصرين

(1) مقارنات بين الصويعة الإسلامية والقانون الدولى العام: على على منصور (٢) القانون والعلاقات الدولية في فلإسلام (٢) آثار الحرب في الغقه الإسلامي : د كنور وهبه الرسيلي

(٤) أحكام القانون الدولي فيالشريعة الإسلامية : حامد سلطان

( • ) العلاقات الدولية في الإسلام : محمد أبو زهره

ملاحظات عامة .

أولا: هبارة (تحديث الشريعة) هي عبارة زائفة ، لأن الشويعة هي فصوص الفرآن والسنة النبوية الصحيحة ولا بجوز عليها هذه الدعوى بحال وسهذه الصوص بلغت كالها واكتها لها مذوفاة الني المالي والتعاوير ممناه الانتقال من طور إلى طور ولا محل المقول بذلك مطلقا بالنسبة لهدف النصوص ومصدرها الإلهي .

أما القول بتطوير الفقه الإسلاى فهو وارد ، إذا صح القصد أليه لأنه عمل إنشائى وهو بجهود علماء المسلمين لفهم تصوص الشريعة واستنباط الاحكام منها سواء أكانت تتعلق بالجزئيات أو القواعد الكلية التي تتفق مع أهداف هذه النصوص العامة في القرآن والسنة .

وللعروف أن الشريعة غير الفقة ، فالشريعة هي مجموع أحكام الله تعالى النابته عن نبيه والتي تنظم أفعال الناس ومصدرها كتاب الله وسنة نبيه أما الفقه فهر عمدل الرجال في التشريع استخلاصا لاحكامها وتفسيرا لنصوصها وفياسا على تلك النصوص فيالم يردمنه نص وطلبا المصلحة فيا يتعرض من أمور السياسة .

تانياً : الحرص على ذانية الإسلام في عقيدته وشريعة بتطبيقه كاهلا غير مطعم بمكونات مستمدة من حضارة غير حضارته وغير متصرف فيه زيادة أو نقصا أو استدراكا أو تحفظاً على مايسميه دهاة التطعيم : مراهاة ظروف العصر ومقتضيات التطور ، ومن الخطأ فبول الرأى الدي يقول أن الإسلام في جوهره دعوة العقيدة المخالصة والأخلاق الفاصلة محبتها توجيهات هامة لتنظيم منهج عياة اساسا بحراز العقيدة وجميع أحكام

الشريفة الاسلامية واجبة التطبيق لمذ لا يحون التدرج في تطابيقها بعد أن أكمل الله تبارك و تعالى الدين و كشفت النصوص على حكم الله في كل مشكلة .

النَّا: إذا كان الإسلام يأخذ عبداً الشورى فإنه ليس ممى مدًّا أن هذا البدأ ينطوى على الاخذ بمبدأ ، سيادة الآمة ، إذ أنها غربية الاصل إذ لا يصح القول بأن التشريع في الإسسلام هو التعبير عن إرادة الأمة ذلك أن التشريع في الإسلام إنما هو تعبير عن تطبيق أحكام القرآن ومن خطأ القول بأن الجاعة أو الأمة هي مصدر التشريع فالتشريع آنزله الله تبادك وتعالى على تبيه علي والرسول فصل هذه الاحكام بحيث كان تفصيله بأمر الله ومن شأن السلطة التنفيذية ، فإن أبو بكر أختار عمر ووافق أهل الحل والعقد على هذا الاختيار وعن ترك الامر لمجموعة من أهل الحل والعقب وليس للخليفة ولا لاهل الحل والعقد أن يدرعوا أو يقسروا نصوصاً شرعية الو ينسخوها وأساس الحكم هو الشورى بين مجموعة الامة لابين أفراد هيئة أو حرب ، والحكم في شريعة الإسلام إنما ينهاق مَنَ الْآمَةُ فَي مُجْمُوعُهَا وَهُمْ لَيْسُواْ لِلْا أَفْرَادُ فِي هَذَا الْمُتَّمَعُ يَدُوبُونَ فَيه كا يذوب غيرهم . أن قيام الحكم بتعاليم الإسلام قريضة ماضية إلى يوم القيامة . دعائم الإسلام الثلاث هي ( الشوري \_ الصلاة \_ الجهاد ) وإذا كات عرى الإسلام تنقش عروة هروة فاولها نفضا الحكم وآخرها الصلاة ، ولا شك أن قوة الشريعة الاسلامية هي الطريق الولحيد للمغروج أمن الازمة التي تواجه المسلمين وهي درع لكل التخديات ولا بد من قيام الخام المجتمع في إطار الشربعة : منع الربا وتطبيق حدود الاسلام ومنوابطه .

وابعاً: أن نظرة واحدة إلى العقوبات الاسلامية توضح أنها شرعت والمورد وجنوات أما منهى كونها زواجر فلاما توجر للماس عن الجزيمة وتمتمهم عن اوتكابها وقف عهت كونها زواجر بنص الفرآن السكرم حيث الله أن تقالى ، والسكم في القضاص حياء با أولى الالعاب ففي التصاص خياة الذين كتاهدوا مذا المهماس لاللذين وقع عليم القصاص في تصريع

القصاص إذن قمع للشر من النفس الانسانية التي تخالف ماشرع الله ومانظم وما أمر وما حكم وكذلك فهي تمنع من لا تردعه التقوى عن عمل يخالف يه أمر الله تبارك وتعالى .

خامساً: تقوم أيد لوجية التشريع الاللام على ثلاث مبادى. أو أصول وتيسية: وهي الى تحدد موقف الاسلام أو حكمه بالنسبة لسائر المذاهب والانظمة الاجتماعية السائدة:

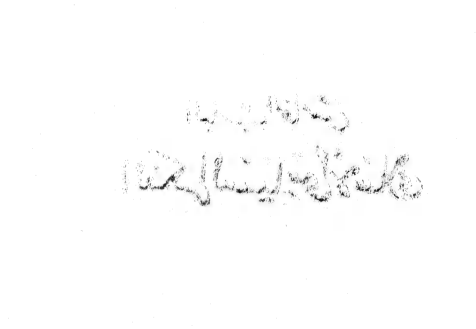
(أولا) الجمع بين المصالح الروحية والجاجات المادية ، إيراز الطابع الايمانى والروحى للنشاط البشرى ، ازدواج الرقابة وشمولها ، تسامى هدف النشاط البشرى .

(ثانياً) الجمع بين المصلحتين الخاصة والعامة وخاصة التوفيق والموازنة بين المصالح المتضاربة (٢) المصلحة مناط الشرع (٢) التوفيق بين مصلحة الفرد ومصلحة الجماعة (٣) تقديم المصلحة العامة على مصلحة الفرد إذا لم ممكن التوفيق.

- ( ثالماً ) الجمع بين الثبات والنطور .
- (١) التشريع الاسلامي إلمي الاصول اجتمادي النطبيق .
- ( ٢ ) الاصول الالهية الاسلامية صالحة لمكل زمان ومكان .
- (٣) الاجتهادات التطبيقية الاسلامية تختلف باختلاف الزمان والمكمان .



الباب الخامش الفكرالستياسي لأسلا



### الاستعار

بدأ الاستعار فى القرن السادس عشر بالاسبانين والبرتغالين ثم تثقبهم الشعوب الأوربية الآخرى، وبلغت مساحة مستعمراتهم خمس مساحة اليابسة، وعدد سكانها نحو ثلث البشر أهمها المملكة البريطانية، وكان تحت يدها (،٥٥ مليوناً) ثم فرنسا (،٥٠ مليوناً) وهولندا (٣٥ مليوناً) البلجيك (،٥٠ مليوناً).

وانفقت الدول المستعمرة على اقتسام الغنائم ، وكلمة الا بريالية كلة أطلقها الشوعيون على الاستعار الغربي وهي مشتقة من الاصل الذي اشتقت منه كلة المبراطور ، وامبراطورية ويراد بها التوسع الاستعاري ليكون مايشبه أن يحكون الامبراطورية قديماً .

وقد عرف الاستمار (الامبريالية) بأنه قيام دولة يفرض سيطرتها على دولة أخرى ويصحبه ذلك استغلال الدولة المستعمرة للاستمار مع الاحتلال العسكرى، وإحلال رعايا الدولة المستعمرة محل السكان وطرد السكان الاصلين أو إبادتهم واستغلال الموارد ، كما عرف مصطلح الامبريالية بالاستعار الجديد، وهذا ينصب أساساً على الدول الاستعارية الفربية ،التي عرفت تاريخيا بالاستعمار القديم ثم غيرت جدها أخيرا وعملت على المديطرة بطريق آخر هو طريق الاحتكارات والاحلاف ومراكز القوى والقواعد العسكرية وما إلى ذلك وذلك لبسط والاحلاف ومراكز القوى والقواعد العسكرية وما إلى ذلك وذلك لبسط سبطرتها الافتصادية والسياسية على الدول النامية عن طريق المنح والقروض وتصدير رموس الاموال الاجنبية مع خفض أسعار منتجاتها من الخامات وبالتالى وتصدير رموس الاموال الاجنبية مع خفض أسعار منتجاتها من الخامات وبالتالى المخفض مستوى المعيشة فيها وزيادة العجز إلمالى في ميزانياتها .

# الرأسمالية أ

النظام الاقتصادى للايدلوجية الغربية الديمقراطية ، الذى يقوم على الملكية الخاصة لموارد الثروة ويطلق المجال لحريات الافراد والمشروعات الخاصة ويعتبر الربح حافزاً أساسيا على التقدم الافتصادى والاجتماعى وقد بدأت معالم الرأسمالية في الظهور على أثر اضمحلال النظام الاقطاعى وتدهور النفوذ الاقتصادى وصعود الطبقة الوسطى إلى مجالات الصناعة والنجارة والرأسمالية وثيقة الصلة بالثورة الصناعية الى حدثت في المجلزا وأوربا الغربية منذ أواخر القرن ١٨ وقد بلغهذا النظام أوجه حوالى منتصف القرن التاسع عشر:

وقد قام النظام الرأسمالى على أمرين (الاول) على نهب ثروات الامم ِ المستعمرة(والثاني)على الربا ، ومن ثم فقد استطاع اليهود أن يطرحوا المشروعات التي تقوم على إثارة الغرائر الجنسية وإثارة الميل إلى الترف وانتاج الكماليات... ومن ثمانتشرت نظريات حيوانية الإنسان وماديةالكون والتفيير المادىالتاريخ وقد قامت المشروعات التجارية على أساس مؤسسات الرما والصيارفة مؤسسي البنوك وحملة السندات وأصحاب البورصات الني تتجر بالاوراق الوهمية وانصل ذلك بصناعة الافلام السمائية الداعرة والصحف الاماحية وتجارة الرقيق والخر والمخدرات وأدوات الترف والزينة وما وراءها من تقالمد المجتمع المستهتر إلى آخر مظاهر الانحلال والترف التي تقوم على مئات الصناعات فىالعالم والتي تعمل كلما فى خدمة الرأسمالية وتحتاج إلى فلسفات ونظر مات وأساتذة وأدياء وفنانين تضع وتلقن وتشجع هذه الصناعات ويكون لرأس المال في هذه الانظمة تلك. القوة الترجيهية لأبه هو وحده الذي يتحكم في المجتمعات الاوربية ، هذا النظام الربوى الذى يفترض أن تكون جميع القم الاخلاقية والاجتماعية والانسانية لا قيمة لها إذا شاءت أن تتدخل في قوانين الاقتصاد ، هذا إلى تسخير الشعوب والحسكومات واستنزاف ثرواتها الى هي المادة الخام للصناعات ثم تكون هذه البلاد أسواقا للاستملاك وبذلك ارتبطت الرأسمالية بطبقة المرابين التي تؤسس ينوك الأقراض والتي أخضعت كثيراً من الامم الشرقية للاستسلام والسيعارة . .

وقد حاول الاستمار ثقل هذا النظام إلى بلاد الإسلام ولكن التجربة فشلت، لأنها تتعارض مع مفهوم الإسلام .

وتقوم الرأسمالية على الاحتكار فى الإنتاج الصناعى والربا واستغلال الطاقة البشرية واحتكار الحكم والتوجيه مع تجاهل القيم الروحية والآخلافية .

# الديمقراطية

معناها الحرفى (حكم الشعب) بما يمثل نظاما سياسيا يقوم على حكم الشعب نفسه باختياره الحر لحكامه . وهو مستمد من النظام اليوناني القديم وقد ارتطب الديمقراطية بمبدأ سياسي واقتصادى هو الليبرالية والرأسمالية .

وقد جاء فشل الديمقراطية فى بلاد الإسلام نتيجة طبيعية لتعارض هذا المذهب السياسى مع طبيعة المجتمع الإسلامى وبالتالى مع مقومات الآءة التى تقوم على الإسلام؛ ويرجع التعارض أساساً إلى قيام النظام الليبرالى على العلمانية التى تفصل الدين عن الدولة وعلى حرية المرأة والتبرج و الاختلاط وعلى زيف مفهوم الحياة اليومية والاقتصاد الرأسمالى والنوعة القومية العنصرية والحرية التى تدعو إليها (الايدلوجية الرأسمالية) لم تسكن الجميع وإنما هى وقف على من يملكون، ولذلك كانت حرية ناقصة نقلت السلطة السياسية من أمراء الإقطاع إلى الطبقة البرجوازية ومن خلال الأرض إلى أصحاب المتاجر والمصانع ورجال الإعمال. وقد قدمت فنا وأدبا و نقافة تخدم أغراضها بل حاولت أن تستخدم الدين فى الدعوة لمصالحها بل وصلت إلى إضفاء جو من التقديس حول هذه الأفكار الإنسانية وقد تحولت الرأسمالية إلى إستعار (إمبريالية) فقامت الاحتكارات الإنسانية وقد تحولت الرأسمالية عندما تبلغ من التطور درجة تتكون فيها الرأسمالية والإمبريالية هى الرأسمالية عندما تبلغ من التطور درجة تتكون فيها سيطرة الاحتكار.

#### الطائفية

ركز النفوذ الاجني في إحكام قبضته على البلاد الإسلامية على عدة عناصر هامة انطلق منها واتخذ منها ركائزه . ومنها الاقليات ، وإنارة الطائفية وابتعاث الفرق القــديمة والنزعات والنحل التي قصي عليها الإسلام . . تقول د کتورة ساوی أبو سعدة: لقد استخدم أسلوب الطائفيـة بنجاح بواسطة القوى الاجنبية في مراحل مختلفة من ناريخ المجتمع البشري . فقد لعبت القوى الصهيونية والاستمارية على هـذا الوتر ، فأحسنت استخدامه أو تفننت في إذ كائه تحت عنوان , فرق تسد ، كما استخدمت قرقا بعيدة عن الدين كليـة إحانا في الفرفة . وكان الخلاف بين الفرق والطوائف منـذ أن بدأ بين المسلمين خلافا سياسياً وليس دينيا فالاختلاف لم يكن في صلب العقيدة الإسلامية وإنما كان خلافًا في الرأى حول طريقة اختيار الحاكم ، التي بدأت بعد مقتل عثمان ولم تـكن هـذه الانقسامات وحدها بل استغل الإستمار تعدد الأديان ، بضرب عنصري الأمة في بعض البلاد فاستقلال الاقليات هي إحدى الوسائل التي كثيرا ما لجأت إليها القوى الخارجية لفرض سيطرتها على البلاد. وكانت عمليات التبشير أساسها بث الفرقة والتمنز بين الادمان وقد كان التنافس بين المبشرين دائما على أشده لنشر فكر سياسي ممين ، وقد كانت الدول تعتقد أن المبشرين هم طلائع نفوذها ، كما استعملت فرق داخلية كالبهائية في إيران والقاديانية في الهند والصائبة في العراق ·

ويقصد بالأقليات في العرف الدولى فئات من رعايا دولة من الدول عنتمى من حيث الجنس أو اللغة أو الدين إلى غير ماينتمى إليه أغلبية رعاياها ، وقد اشتملت كثير من المعاهدات الدولية التي عقدت في القرن التاسع عشر على نصوص بشأن حماية الأقليات وبرز هذا الاتجاه خاصة في مهاهدات الصلح التي أبرمت بعد الحرب العالمية الأولى على أثر قيام دول جديدة مستقلة تضم أقليات من جنسيات مختلفة ، وكانت مسألة الاقليات من المشاكل التي واجهت عصيبة الأهم وأنارت كثيرا من العواصف في

اجتماعاتها وتركز إسرائيل في المجتمع العربي على ثلاث نقاط: العلوائف الدينية، الأقليات العرفيه، العشائر، العائلات وهو نفس انجاه الاستعمار الذي جاء بالدعوتين الإفليمية والقومية لايقاظ القوميات حتى بين المسلين أنفسهم، فلو علت الدعوة إلى الوحدة الإسلامية لاخضعت عمليات التحريض التي يقوم بها الاستعار وإسرائيل.

وتقول د كتورة سلوى أبو سعدة : إن أسلوب الطائفية استخدم بنجاح بواسطة القوى الآجنبية في مراحل مختلفة من تاريخ المجتمع البشرى . وإن خطورة المذهبية الطائفية كافة إنما تنخر في جسمنا العربي والإسلامي على الدوام بالإضافة إلى جدية الدعوة التقريب بين الطوائف المختلفة وإن القوى الصهبونية والاستعار قد لعبت على هذا الوتر فأحسنت استخدامه أو تفننت في أذ كائه واستخدمت فرقا بعيدة عن الدين كلية إمعانا في الفرقة و وكان الحلاف بين الفرق والطوائف منذ أن بدأ بين المسلمين خلافا سياسيا وليس دينياً فالاختلاف لم يكن في صلب العقيدة الإسلامية وإنما كان خلافا في الرأى حول طريقة اختيار الحاكم هذه الخلافات التي بدأت بعد مقتل عنان ، وتتركز الاخطار حول الشيعة في ثلاثة خطوط رئيسية .

- . فريق يعتقد أن التشيع عقيدة دينية خالصة .
  - . فريق برى أنه فكرة سياسية خالصة .
- فريق يرى أنه وجدان عاصفى خالص نتج عما حدث لآل البيت وبالطبع هناك القرائن والادلة والبراهين لسكل فريق .

وتقول أن الفرق الآخرى قد انتهت ولم يعد لها وجود وفي مقدمتها الخوارج ، بل أن الشيعة قد أعلنوا أكثر من مرة أن الفرق الغالية ليست منهم وأن الزيدية والآثنا عشرية قريبان من مفهوم أهل السنة وقد جرت في السنوات الآخيرة دراسات التقارب بين السنة والشيعة ، وقد استغل النفوذ الآجني الخلاف بين السنة العثمانيين وبين الشيعة الإيرانيين ، وقد

انتهت هذه الجاولة ، وحدث اليوم تقارب بين الآثراك والإيرانيون والعرب في مواجهة أخطار النفوذ الآجني .

وتقول د كتررة سلوى . أن الاستعار استعمل أيضاً تعدد الاديان للضرب عنصرى الامة بعضهما البعض ، وإن عمليات النيشير التي يقوم بهما النفوذ الاجنبي هي خطة لبث الفرقة والتمبيز بين الاديان وإنها تستحدم لتنفيذ سياسيات استعارية .

كذلك فان البهائية ، هي واحدة من هذه الخطط الرامية إلى زلزلة العقيدة الإسلامية وإشاعة الفرقة بين أبنائها ، وقد تكشف أنها كانت على صلة بالصهونية العالمية .

وأشارت الباحثة إلى أن طائفة , الصابئة ، الموجودة بالعراق وإيران كانت محط أنظار الانجليز والفرنسيين لاستخدامها لتحقيق أهدافهم ، وإن وكلاء بريطانيا فى بغداد ١٨٣٣ عملوا على توجيههم واحتوائهم ، وكذلك سعى كثير من زعماء الفرب على كسب ثقة الاقليات الدينية فى العراق وربطها بعجلة الاستمار البريطاني ، كذلك فقد جرت الحاولات مع طائفة العلويين فى سوريا فقد أدخل الاستعار فى روعهم أنهم غير مسلين حتى يتمكن من الاستعانة بهم فى تثبيت أقدام الاستعار كا جرى مثل ذلك من الدروز وهى فئة إسلامية حاول الاستعار مرارا استغلالها ، وقد ظهرت فى السنوات الاخيرة رسائل متبادلة بين بن جورين والمسئولين الصهيونيون عن أهميسة الاحتفاظ بورقة متبادلة بين بن جورين والمسئولين الصهيونيون عن أهميسة الاحتفاظ بورقة التقسيم واللعب على الاقليات والطوائف. مما يؤكد أن المنطقة ستظل دائما مطمعا المعامين عطائها وثروتها وموقعها الاستراتيجي .

#### الشعوبية

عندما بدوس المذاهب الوافدة التي طرحت في أفق الفكر الإسلامي نجمه آن الذين دعوا إليها لم يكونو إلا شعوبيون وافدون ، وقد عرف أن دعاة الطورانية (اشورا وأغاييف) لم يكونوا تركا ولاعثمانين وإنما كانوا من مناطق القوقاز وقد عرف أن الذين أدخلوا الشيوعية في البلاد العربية مسواء في مصر والشام أو العراق كانوا يهودا غربين وكذلك كان دعاة القومية العربية عن نشأوا في أحضان الاتحاديين الاتراك أو لم يكونوا مسلمين ، أماالمسلمين منهم فهم جغرافيون لايعرفون إلا أن الإسلام دين الاهوتي كالمسيحية ، كذلك كان ساطع الحصري الذي كان يعمل في الإدارة الني أقامها الاتحادون في تركيا في أحضان المحاهل الماسونيـة وعنهم أخذ مفهو م القومية الوافد الذي نقله البعث فيما بعد ، كذلك كان نجيب عازوري مارونيا يعمل في الإدارة التركية في القدس وهو الذي أسس عصبة الوطن العربي في باريس وهو الذي دعا إلى تسكوين دولة عربية (هي الهلال الخصيب ) دستورها على نسق العلمانية وقد ورثها دعاة الحزب القومي السورى ( انطون سعاده ) وفي دخول الفرنسيين إلى الشام أو دخول الإنجلين إلى مصر كان الأمر كذلك، كان أعداء الإسلام هم خدام تلك الدول، ومصدرى السحف، وهم الذين أبدوا الصهيونية في غزوها لفلسطين والذين حاربوا السلطان عبد الحيد وحملو عليه واساءوا إلى صفحته النقية ويؤكد هذا المعنى السكانب اليهمودي مورد بيرجر حين يقول : إن الطوائف المسيحية والهودية في العالم الإسلامي والعربي وهي الوسيط الرئيسي الذي يثت بواسطته الأخطار الغربية والمنتجات والاذواق والاخطار إذكان المسيحيون واليهود هم التجار الاساسيون المصرفيون ، وأصحاب المصانع تمكنوا من بث الاخطار الاوربية لقومهم المسيحيين وهي أخطار علمانية تنقصها الصفية الدينية التي للقومية العربية الإسلامية . ولقد كانت نظرية الشك ونظرية والفكر الحر وحرية الفكر هي وسيلة اليسودية العالمية لإفساد الجاعات وهدم كل الأديان -تى يتمكنوا من السيطرة عليها جيماً بعد القضاء على هو يتها! قضاء مباشراً .

# الحكومة الثيوقراطية

قامت الحسكومة الثيوقراطية فى أوربا : لما سقطت الإسراطورية وشعرت المكنيسة بحاجتها إلى سلطة زمنية تستند إليها وبق المثل الآعلى الشعوب الغربية هو أن تتجمع فى ظل المكنيسة وقد تحققت هذه الامنية إلى حد كبير آخر القرن الثامن وقام بتحقيقها شارلمان فقد وحد غرب أوربا بعد أن أخضهها لسلطانه وتوجه البابا ليو الثالث (٨٠٠٠) فى كنيسة القديس بطرس إمبراطوراً على المالم المسيحى . وسلاح المكنيسة إذ ذاك هو الغفران والحرمان .

ويرجع انحلال الرابطة المسيحية إلى الحرب العاويلة التى نشبت بين السلطة الزمنية والسلطة الروحية ، وقد بدأت رابطة الوطنية تحل محل رابطة الدين. (القومية ــ الثورة الصناعية ــ الاستمار)

حيث تركز الديمقراطية السلطة في الامـــة وتقيم الدولة عــــلى.

#### الفاشية

الفاشية : تقول أن الدولة تنشىء الآمة والآمة ليس لها أى سلطان. الصراع بين الاشتراكية والوطنية في الفاشية الايطالية والنازية والآلهائية أمام تيار الفلسفة الجارف ، الفاشية تنسكر سلطة الآمية وتقيد الحرية ولا تعترف بالمساواة بين الأفراد ، الفاشية حرب من للد كتاتورية وقد أبعدها عن الديمقراطية إن الفاشية دعاة روحانيين : إحداهما كارليل وهو داعيمة الدين والآخلاق وحكم الفرد وكراهية العنف ، والثاني هو نيشه داعيمة الالحاد وهو الملهم لحركة التعليم الحاضرة في أوربا .

#### القومية

قال زوير: إن أول ما يجب عله المقضاء على الإسلام هو إيجاد القومات وقد وضعت الامم المستعمرة هذا اللبدأ نصب أعينها تحاول تطبيقه فنجحت أكبر نجاح بل كان من المسلمين من نشروا هذه الأفكار ، وعملوا على إذاعتها ، وقد بدأت فكرة القومية فى العالم الإسلامي بعد أن تعالت فى الدولة العثمانية صبحة الطورانية وتتريك الاجناس بما حدا بالعرب إلى رفع لواء العروبة ، غير أن سقوط الخلافة دفع العرب إلى التمسك بالعروبة على أنها وحدة أصغر ، ولما أحس النفوذ الاجني أن للعروبة مفهوما إسلاميا وحلقة فى عقد ومرحلة إلى الوحدة الإسلامية سلط عليها دعاة القومية الغربية يحملون نظرية تفريغها من مضمونها الإسلامي وجعلها مفهوما علمانيا خالياً من الفكرة والعقيدة والاساس الإسلامي وجعلها مفهوما علمانيا خالياً

وقد حمل لواء القومية العربية مسيحيو لبنان يهدف إسقاط كل تنظيم سياسى بحمل لنظام الإسلام وجوداً حقيقياً وتعالت دعوات الإقليمية والفينيقية والفرعونية لتفسد مفهرم العروبة الصحيح.

ولقد خطت القومية العربية خطوات واسعة وشغلت الناس في الخسينيات مشغلة شديدة ولكنها لم تستطع أن تحقق شيئاً وعلت من جديد كلة الوحدة الإسلامية حتى قالت جريدة لوموند الفرنسية: أمام الزحف الإسلامي لم تعد القومية العربية تتمتع بالتأثير الذي كانت عليه منذ عشرة أو عشرين عاماً عندما كانت أي محاولة من المحاولات تثير حماس الجرهير من الرباط حتى بغداد وحيث يتردد الآن القول في الدوائر الإسلامية المتشددة بأن القومية العربية هي أمر إختلقه مسيحو الشرق منذ منتصف القرن الناسع عشر وحتى الستينات عندما أرادوا التصدي الاسلام بإعطاء الجماهير مسكن الحاس الشعيء

ويرى الكثيرون أن فكرة القومية العربية بمفهومهاالليعرالى إنما طرحها الاستعاد الغربي في أوائل هــذا القرن رافعاً شعار العلمانية لنفريق الامة الإسلامية وتضفيتها بعد أن أعيته الحبل فى ذلك وقد نجح فى ذلك إلى حدك ير وما نراء اليوم من تفرق آراءهم وانهزام دوله ماهو الأثمرة هذه الفكرة الوافدة.

وقد على المستشرق هاملتون جب على حركة القومية فقال أن الذين تصدروا حركة القومية نبذوا فى نفس الوقت الجزء الأكبر من وجهة نظر الإسلام الأولى وقبلوا بدلا منها آراء الغرب السياسية الحديثة واضطروا فوق هذا إلى أن يقبلوا أصول هذه السياسة ولواحقها فيما يختص بتكوين لحدولة وماهيه القانون ووظيفته وحقوق المشتركين فى الوطن وواجباتهم.

وقد كان من أبرز معالم دعوة العلمانيين لتزييف مفهوم العروبة المترابط سمع الإسلام محاولة رفع فكرة القومية إلى نوع من العقيدة المسلامية فى نفوس أصحابها وتحل هذه محلها .

ومن هنا كان خطأ الفلاة القائلون بتقديس الامةالعربية ووصفها بأنها تجربة وحمانية أو عقيدة ومحاولة إعطاء المعنى القومي طابعا فلسفيا ( لا هو تيا صوفيا على هيئة المزامير والترانيل السكنسية التي يراد مها أغراء الشباب العربي ) هؤلاء الذين خالوا أن ظهود الامة على مسرح الناريخ كظهور الالهام على مسرح الوجدان مع الاهتمام بالجاهلية والتركيز علمها ووصف الني محمد بالهيقوية والالهام والعظمه والبطرلة وتجاهل صفته الآولى الحقيقية وهي النبوة وحمل لواء الهجوم على الفرس والبطرلة وتجاهل صفته الآولى الحقيقية وهي النبوة وحمل لواء الهجوم على الفرس والمولدة وتجاهل صفته الآمتداد الاسلامي للعروبة القائمة على وحدة الفكر والمعقيدة وكون اللغة العربية هي لغة الثقافة والعبادة في العالم الاسلامي كله وأثارة وعيسي ومحمد، والحقيقة أن هذه هي الحنيفية الاراهمية الموحدة التي انحرفت عنها وعيسي ومحمد، والحقيقة أن هذه هي الحنيفية الاراهمية الموحدة التي انحرفت عنها تفسيرات الهودية والمسيحية وجاء الاسلام ليرد الباس إلى صحائحها وهي بعيدة عن رجس الوثنيات أو عبادة الامم أو تقديس الافراد أو التعدد.

وقد استهدفت محاولة تغريب العروبة تحت اسم القومية ومفهومها الوافد إلى عفريخ للضمون العربي من المحتوى الاسلامي وإحلال فلسفة أخرى وعقيدة

أخرى محل عقيدته واستبدال رابطة أخرى برابطة تستهدف فى الأغلب حجب وحدة الإسلام وعزل الشعوب الإسلامية بعضها عن بعض وإلقاء العداوة والبغضاء بينهما وبذلك تنسف الجسور التى تصل بين الشعوب الإسلامية .

وفى مفهوم الاسلام وحدة الفكر أعلى من الاجناس والعناصر والدماء وليس هناك هذا التقديس الوثني للدولة أو الامة على النحو الذي نراه فى المفهوم الذر في ولكن هناك الاخوة الاسلامية والجنسية الاسلامية فأى بلد فيه مسلم واحد خمو بلد إسلاى ولقد كان من وراء إعلاء دعوة القوميات والاقليميات هدف كامن هو الحديث عن اليهودية الصهيونية فى تيار الطورانية والعربية ورد اعتبارهم لاقاعة الوطن القوى .

ولقد كشف كانتول سميث حقيقة هذه المؤامرة حين قال: إن تاريخ الشرق العربي الحديث يدل على أن القومية المجردة ليست القاعدة الملائمة للنهوض والبناء وما لم يكن المثل الاعلى إسلامها على وجه من الوجوه فلن يشمر الجهود -

ولما كان الفكر الاسلاى لا يتعارض مع دائرة الوطن ولا دائرة الأمة فأنه يعارض التحرك من خارج دائرة القيم الاساسية أوالتشكل الزائف الحادع، وفق نظرية واحدة لا تمثل الاصيل عما يطرحه انباع الثقافات الاحسن والارساليات البشرية.

# رأى ( تويمي ) في القومية الغربية

قال أرثولد نويمى: إن نظرية القومية الضيقة هى الني اعترضت سبيل (الديمقراطية) فأخرجتها عن طورها ومنعتها من بلوغ غايتها، أعنى بث دوح الاخاء بين الإنسانية جمعاء، لانارة العصيات الني قد أدت ولا تزال تؤدى إلى حروب عالمية لا تبقى ولا تذر.

ويقول محمد إقبال: إن الإنسانية لن تستريح أبداً مادامت تسودها هذه ظلظرية المشترمة الى تقطعها أرباً أرباً بحيث لا يكاد الصدع يلتثم لا في الامم المتحدة ولا في أي منطقة أخرى ، كذلك فيا يتعلق بالافتصاد وازدهار الصناعات لا شيء يعوقها مثل نظرية القومية لانها لاتلبث أن تقيم الحواجز ضد نقل المنتجات والاموال.

ويرى بعض الباحثين أن الفسكرة القومية هي عامل من عوامل مقاومة الاستعمار ولكنها نظل حاجراً له عن الإندفاع إلى الطريق الطبيعي وإلى إكاله الدائرة والشعوب الملونة التي تطلب الاستقلال السياسي والاقتصادي أخذت الديمقراطية ولكنها أرادت أن تفهمها فهما جديدا . فبدأت من نقطة المفهوم الاقتصادي الغربي ولكنهم تبينوافشل الفلدفات السياسية الديمقراطية المغربية والماركسية وستصبح الشعوب الملونة أكبر عدداً من الشعوب البيضاء التي ضمرت الآن أمام الشعوب الملونة وإن تاريخ تشويه الشعوب البيضاء حافل بالعبر وأهمها عبرة سقوط الحضارة في الغرب أمام المسلمين .

## العروبة

يختلف مفهوم العروبة فى علاقتها بالإسلام عن نظرية القومية الغريبة فى علاقتها بالإسلام عن نظرية القومية الغريبة فى علاقتها بالمسيحية الأوربية ، اختلافا كبيرا ، ذلك لأن الإسلام هو الذي أقام. العروبة ولم تكن من قبل شيئاً مذ كورا ، فجعل مفهومها إسلاميا خالصاً وذلك ما يورده حديث رسول الله:

د إلا أن العربية اللسان فن تكلم بالعربية فهو عربي،

إن الإسلام حين جاء قطع تلك الاصول القديمة كلما من فينيقية وفرعونية وأشورية وبابلية ، وصهرها من جديد تحت لواء التوحيد في فكرة واحدة قائمة على الحق والعدل والرحمة والآخاء البشرى .

ومن العجيب أن أغلب هذه الفروع قد جاءت من الجزيرة العربية أصلاً فهى لا تختلف من حيث مبدأها ، إن دعوة الإسلام كانت في صهر هذه الاجناس وإذابتها في توثقة واحدة أساسها التوحيد دون أن يقضى

عليها ، فالإسلام رابطة فكر عبيقة الجذور صهرت عصارات الفكر القديم الذي يعيش في أيحاء العالم الإلكاري واستضفة وردت منه الزيف والوثنية والإيامية والمادية وشكلته من جديد في دائرة التوحيد ونفت ماسوى ذلك ولا تزال رابطة الفكر أكبر من رابطة الاجناس والدماء ، بل أن رابطة الاجناس في ظل الدعوات الجديدة قد أخذت تنصهر رويدا رويدا .

إن هناك التقاء بين العروبة والإسلام لاسبيل إلى تمزيقه، أنه ترابط جدرى ضخم قد تشكل منذ وقت بعيد على ما يمثل الإسلام من حيث هو عقيدة وما يمثل العروبة من حيث هى علاقة بمندة إلى الحنيفية الإبراهية، جددها الإسلام بعد أن أصابها الاضطراب، والسر فى ذلك أن الإسلام ليس ديناً بمعنى الدين الذى عرفته أوربا حين وضعت نظرية التوميات، فهو دين ونظام مجتمع ومنهج حياة وهو عقيدة وشريعة وفكر وحضارة.

ولم تكن الدعوة إلى العروبة فى العصر الحديث استجابة لمبدأ القو ميات وإنما كانت بمثابة صيحة التجمع فى وجده النفوذ الاستعارى بعد سةوط الخلافة، ولذلك فهى لا يمكر أن يكون متحدية للاستعاد ثم تستسلم له اليشكلها على النحو الدى يواه، متخذا منها عاملا على خلق الصراع حتى تفسد الوحدة الإسلامية من ناحية وحتى لا تستطبع أن تحقق وجودها وهدفها.

(٣) قاعدة الفصل بين الإسلام والعروبة: دعا ساطع الحصرى إلى الفصل بين الإسلام والعروبة ، وكان مفهومه للإسلام أنه دين لاهوتى ( يقتصر على العلافة بين الإنسان والله تبارك وتعالى وفق هفهوم المسيحية) .

والحقيقة أن الإسلام دين ونظام مجتمع ، والعردبة هي من صنع الإسلام نفسه والعرب لم يكونوا شيئاً بدون الإسلام، ولم تكن الحركة العربية منفصلة عن إطار الفكر الإسلامي وإنما كانت حلقة من حلقاته ، ذلك أن الرابطة بين العروبة وبين الإسلام لم تكن مقطوعة ، كانت العروبة

مرتبطة بالإسلام لا تنفك عنه وكان الإسلام قد قام بالمرب أولا ، وقد حرص رجال الدعوة الاسلامية على الربط بين الوطنية والعروبة والإسلام جميماً فى إطار متكامل جامع وكشفت وقائع التاريخ أن الفرعونية والقينيقية والبربرية فروع من العروبة وموجات من الجزيرة العربية وأنه لا تصارب بينها وبين الإسلام .

ويرى الأستاذ محد وشاد خليل أن دعوى القومية العربية كانت حوية على الآمة العربية المسلمة ومنها دع و الناصرية والبعث . هنا الشرك المنصوب لاصطياد السذج باسم حقائق التاريخ : حقيقة النوايا المسترة وراءها فالعروبة تعنى ما كانت تعنيه الشعوبية في القديم والشعوبية نبد أطلقه المسلمون الداعون بحقائق دينهم وأمتهم وتاريخهم عن حسن العرب والفرس والترك على جميع الذين حاربوا الإسلام يحت ستار عصبية الجيش – والعروبية الحديثة لاتضرب الإسلام فقط واسكنها تضرب العرب العرب .

وقد نشأت القومية العربية (العروبية الحديثة) نشأت عريبة في حجر المدارس الإسرائيلية (الفرنسية والامريكية )ذات الاهداف النبشيرية الاستمارية وعلى أيدى المسيحيين اللبنانيين والسوريين خاصة والمارونين اللبنانيين على الاختام ببعث الحضارات القديمة التي ازدهرت في البلاد المختلفة التي يشغلها المسلمون الآن وكان للبكلية السورية الانجيلية دورها في بعث النعرة العروبية وهي التي أصبحت الآن الجامعة الآمريكية فن هذه المدرسة خرجت كل دموس الشعابين التي نفثت سمومها في الشام ومصر تحت ستار القومية العربية وأول جمعية سرية كان أعضائها من المسيحيين المبنانين وكان هدفها الاساسي التفرقة بين العرب والترك، وكانت تستهدف أحداث انقلاب داخلي ضد الاسلام والجماعة الإسلامية تحت ستار الخدمة التعليمية بجنفة في هذا العمل ابناء الطائفة المسيحية المارونية، كان الموارئة التعليمية بجنفة في هذا العمل ابناء الطائفة المسيحية المدوغة بالخيانة مع الصليبيين أصلح العناصر ولننفيد مخططات الصليبية الجديدة وبذلك كانت.

أول جمعية عروبية كانت غير عربية وكانت مكونة من أناس ليسوا عرباً لامن ناحية الانتها. ولا من ناحية الاهداف والفايات. وكان مقولتهمالمضللة... أن الاسلام نفسه هو تراث عربي شأنه شأن الشعر الجاهلي واللغة العربية وظهر البعث الذي يشيد برسول الله علي باعتباره بطلا عربياً ويشيد برسالة الاسلام باعتبارها رسالة عربية إسلامية، وهذا هو خط التغريب، وهي محاولة وضع الاقلية في ظل وحدة عربيـة بدلا من وضعها في ظل الجـامعة... الاسلامية وقد صب البعث مفهومه اللبناني المسيحي في قالب الامة : الدعوة. إلى أمة عربية تـكون منفصلة في أساسها الديني الذي قامت عليه وحيث تسوى. تسوية كاملة ومطلقه بين المسلمين والمسيحين في جميع النواحي على أن يكون الضامن لاستمرار المساواة حماية أمدية من قبل أوربا اللبيراليـة وفرنسا الكاثوليكية وكان جرحى زيدان ونجيب العازورى كبير المزيفين لمفهوم العروبة فقد نادى بأمة عربية واحدة للمسيحيين والمسلمين على السواء وجمل حدود الامة العربية مقصورة على الناطقين مالضاد في أسيا فقط دون مصر وشمال إفريقيا . وفي نطاق هذا الفكير العروبي : دعوة عزيز المصرى للجمعية القحطانية العربية الفتاة ( فارس الحوزى وشكرى القوتلي ١٩١٤ --عزيز المصرى جمعية ألمهد بعد بعد فشل القحطانية ) .

يقول: (إن هذه الدولة المستبرة - تقصد الخلافة العثمانية - ليست دولة إسلامية ويا أيها المسيحيون واليهو دالعرب انحدوا مع إخوانكم المسلمين) نداءات عرقيه تدعو إلى تشجيع المسيحيين في لبنان وسوريا على الدعوة إلى أمة لبنانية أو سورية ، وبعد قيام الثورة العروبية التى قادها الشريف حسين عقد الزعماء السوريون والفلسطينيون مؤتمرا أعلنوا فيه فيصلا ملمكاعلي سوريا ، كانت العروبية حركة علمانية موجهة من المسيحيين اللبنانين والسورين ومن الغربيين واليهود ضد الاسلام والجامعة الاسلامية وقد نشأ جميع الداعين إليها إما في مدارس تبشيرية خالصة وإما في جامعات غربية وخاصة فرنسا ، أو في مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع إلى أقصى حد بالعداء ضد الدين مدارس عربية ذات منهاج غربي مشبع للى أقصى حد بالعداء ضد الدين ما

و بفكرة فصل الدين عن السياسة و بالاعتقاد بأن الروابط القومية هي التي عوصد المجتمع سياسيا على عكس المعتقدات الدينية التي تفرق بينهم .

من أجل ذلك عملوا على أن يكون الحسكم الوطى مستقلا عن الدين، ودعم هـذا المبدأ العلماني فوز كال اتاتورك و ويديه فتشجع العروبون والقوميون والاقليميون على السير في الطريق إلى نهايته وسقط عن مصر قناع القرمية كا سقط قناع الفرعونية ، يقول محمد على الزغبي في كتابه (حقيقة الماسونية ): الدعوة القومية المروج له نتاج ماسوئي إذ هي سكين شق بها أتاتورك العرب عن الترك ونفذ لما دعاه فصل الدين عن الترك وفرض العلمانية وجعل الخسين ألف مسجد في تركيا عديمة الاثر في الوافع.

## الإقلمية

كانت الدعوة إلى الافليمية من بين الدعوات الى طرحت في أفق العالم الاسلاى للقضاء على الوحدة الاسلامية وقد استهدفت بعث الداريخ القديم السابق على استعراب البلاد بدخول الاسلام ففجرت الدعوة إلى الفرعونية في مصر والفينيقية في لبنان والاشورية في العراق وتشكلت عاولات لاحياء آداب وتقاليد تحمل هذه الصورة القديمة البالية. قال هاملترن جيب: لقد كان من أهم مظاهر سياسة التغريب في العالم الاسلامي تنمية الاهتمام ببعث الحضارات القديمة التي ازدهرت في البلاد المختلفة التي يشغلها المسلمون الآن ، وقد قرر أصحاب الدعوات الاقليمية أن يعملوا يشغلها المسلمون الآن ، وقد قرر أصحاب الدعوات الاقليمية أن يعملوا داخل إطار القومية وإن يندسوا فيه ويسايروا موكبه ويعملون على الانحراف من داخله فألبسوا دعواتهم الانفضالية ثوباً جديدا هو الفنون الشعبية والفلكور وإحياء الازجال والامثال والخرافات القديمة لحجب روح الاسلام التي ظهرت في بجال القرآن والحديث النبوي والآدب العرب الرفيسع .

#### السلفة

يعني مصطلح السلفية والعودة إلى المنابع، فالمسلمون حين ترتبطون بالماضي أو التاريخ أو القديم إنما يهدفون إلى استجلاً. ذلك الميراث الاصيل الذي قدمه لهم الإسلام ممثلا أساساً في القرآن الـكريم والسنة الصحيحة ، ومما أنشأ ذلك الميراث من تاريخ ملىء بالبطولات ومن تراث فياض بالبحث والنظر وخاصة في مجال الفقه الإسلامي والعاؤم التجريبية، ومعطيات السياسةوالاقتصادوالاجتماع والتربية . ولكن نظرة المسلمين إلى الماضي أو النراث ليست نظرة تقديسية ولكنها نظرة تقدير للنفع العام من حيث الاستفادة بالإيجابيات وتجنب الاخطاء والسلبيات . فليس الإعجاب بالماضي عند المسلمين محمل طابع القداسة \_ لما يقول الدكتور عن السلام العجيلي ـ وإنما يحمل طابع التقدير للدور الذي جاءت به الرسالة السماوية الخاتمة والتعبير الخطير الذي أحدثته في مو ازين المجتمعات الإنسانية ، وإن الإعجاب بالماضي ليس قائمًا على مسكوكات أثرية أو أوآن فارية ، أو أهرام أو مبانى أو قصوركما يفهم البعض من الحضارة ولكن الإعجاب ينصب على القيم فنحن نحاكم هذا الماضي إلى العقيدة فكل ما جاء بما وسار على هديها فنحن نعجب مه وكل ماخالفها فنحن ننظر فيه محثا وراء العبر، مقدرين أن الهزائم التي وقعت فيها الامة الإسلامية إنما جاءت من تجاوزها أصول منهجها وحدود شريعتها . هذا الارتباط بالامة التي حملت لواء ( لا إله إلا الله ) ونزل فيها للقرآن وبعث فيها يحمداً ، ووصفت بأنها (خير أمة أخرجت للناس ) ومصدر الإيمان والإعجاب هو الامل في أن تكون الاجيال الجديدة سائرة على هذا الطريق الذي وسمه الله تبارك و تعالى لها (نأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ) فالتقدير والإعجاب يرجع إلى المضمون والقيم وليس إلى عدد السنين ولا إلى استعلاء بالمنصر ، هذه الأمة التي حملت رسالة الله إلى البشرية وما تزال تحملها ، هذه الأمة لها ذاتيه خاصة بين الاهم يريدون طحنها ويحب أن نحافظ عليها ، لنا مفهوم كامل في كل مسائل السياسة والاجتماعية والاقتصاد والغربية لنا بطولات صنعها الإيمان بالله ، كل موكات التحرر من النير الاجنبي م ۹ تصحیح

كانت تحت لواء الجهاد في سبيل الله و إن اختلفت مظاهرها وطنية أو قومية .

ولقد حرص ديننا على دعوتنا إلى المحافظة على ذاتينا وإننا سنواجه على مدى العصور محاولة تدمير مقوماتنا من تلك القوى الطامعة فى موقعنا الوسط وثرواتنا ومقدراتنا . فالسلفية هى إداة استمرار وحودنا الآصيل لآنها سلفية تعتمد على المنابع الآصيلة الثابتة لأعلى الوقائع المتغيرة ، فهى لا تستعلى بالعنصر أو الجنس أو اللون ، وهى مرتفعة عن التعصب الآعمى متسامحة مع الآجناس والملل والاقليات ، عادلة مع القرباء والبعداء ، هفتوحة على الآمم التى تشترك معنا فى العقيدة والثقافة و نعترف أن خير مافى الجاهلية من قيم هى من ميراث الاراهيمية الحنيفية السمحة .

وظالم يحمل لواء العداء للسلفية ، ومن ذلك دعوة إبدال الحرف العربي بالحرف اللائني في الكنابة بحجة أن الحرف أن نقل كلام العرب وأهكارهم مدى العصور عسير في الالتقاط عاجز عن الآداء معقد في الاستعال أو اتهام العربية نفسها بأنها عقبة في سبيل تقدم العرب ومصدر تخلفهم في العلوم التقنية بصورة عائمة ، وأكثر الآدلة التي يقدمها السلفيون ليبرهنوا على قدرة لفتنا على استيعاب مصطلحات العلوم الحديثة . فالطب يدرس باللغة العربية في جامعة دمشق منذ العقد الثاني من هذا القرن وأين انتعقيد في العربية وأنك إذا أردت أن تتعلم اليابانية لا بد من معرفة ثلاثة آلاف حرف لكي تستطيع الكتابة بها ، أن العالم على التحديات هو التحلل من ارتباطاننا بماضينا بحجة أنه أخطر ما يواجهها من التحديات هو التحلل من ارتباطاننا بماضينا بحجة أنه يموق انطلاق حافرنا: إن السلفية هي والإصالة ، وهي العودة إلى المنابع ، والحفظ هو أن يدفع العرب المعاصرون تخليهم عن شخصيتهم ثمناً لما يأخذونه والحتاجون إليه ، إنهم بهذا يضيعون أصائبهم ، لا بد أن محافظ على أصالتنا

وتعض عليها بالتواجد (عبد السلام العجيلي) وقد وقف السلف خلال تاديخ الإسلام كله في وجه الفرق المنشقة كالخوادج والقددية والجهمية كا شجبونا الاتجاه العقلى المغالى كالمعتزلة ، والفلاسفة وشجب الاتجاه الروحي المغالى كفلاسفة الصوفية ، وقف ابن تيمية وابن القيم في الفرن السابع والثامن بثبات ضد كل الاتجاهات التي استفحل خطرها في دوائر علم الكلام والفلسفة والتصوف والتشيع وجاء دور السلفية في العصر الحديث في المحافظة على نقاء التوكيدة في العقيدة والعبادة ثم الجماد للتخلص من نير الاستعمار الغربي الصليبي وقد قامت السلفية بدورها الواضح .

(أولا) معارضة دعوى التحديد وتطوير المفاهيم الدينية خضوعا للنظريات العلمية المعاصرة .

1

(ثانياً) نقد الفلسفة الحديثة العربية والمعاصرة وشجباً بمنطق القرآن الكريم وعدم المخضوع لتصوراتها التي أخذت في الرحف على إليالم الإسلامي وأحدثت ثغرات في الجبة الإسلامية مستهدفة النيل من أصالة المقيمة ووجدتها وشمولها ومن ذلك الفضل بين الدين والدولة (العلمانية) والنيل من السنة وإحلال القوانين الوضعية على الشريعة وفي مجال الثقافة والتعليم: كان دأبهم تعظيم الفرق المنشقة كالخوارج والشيعة وإثارة الافكار المخالفة السلفية كالقدرية والجبرية والمعترله وفي المجال الاجتماعي: توسيع دائرة الفرق الصوفية أو تدكوين فرق الانشاد الدين بصورة مشابهة المنصرانية كالحوالد وبناء مساجد جديدة عسلي الاضرحة وإلهاب مشاعر الجماهير العاطفية عن طريق التفسير الصوفي الدين وسياسياً بصورة مشابهة المنشقة عن أهل السنة والجاعة ، وابتداع أساليب جديدة كالبابيه والبهائية والقاديائية ومدها بالمون المادي وتمكين اتباعها من الوصول كالبابيه والبهائية والقاديائية ومدها بالمون المادي وتمكين اتباعها من الوصول مع الاعتماد على الفرق الى مراكز التأثير إلى جانب إذاعة آرائها والترويج لها تحت ستار الأسلام مع الاعتماد على الفرق الى مازالت تتوارث عقائدها الباطلة المحرفة :كالباطنية والموية والمدورة .

ولقد حدث لبس شديد بالنسبة لمفهوم السلفية بين الفسكر الإسلامي وبين الفسكر الفرق ، فبينها هي في الفسكر الإسلامي علامة الأصالة ومنطلق النقدم المشيق في في الغرب عودة المنهج الصوري اليوناني والرهبانية وجمود المخيسة وبيع صكوك الغفران ، وهذا المفهوم يفزع الغربي اليرم إذ يرى أبه يموقه عن التقدم المادي بعد تفجر الثورة الصناعية واستخدام المنهج التجريبي في العلوم ، وقد تحررت أوربا من السلفية إلى العلمانية التي فصات بين الدين في العلوم والمتعرب من قيود الكنيسية التي ضيقت الخياق على حركة التقدم المساسة والاجتاعية (...).

## السامية

مصطلح أطلقه العالم النمسوى سلوترر عام ١٨٧١ وهى تسميه لا تستند الله واقع تاريخى ولا إلى أسس علمية صحيحة أو وجهة نظر لغوية ولذلك يوى بعض الاختصاصين وجوب تسمية هذه الاقوام بالاقوام العربية . ذلك أن المحرة من الجزيرة العربية جاءت فى موجات إلى شمال الجزيرة وأطراف الحلال الخصيب فى موجات متتالية منها ما اتجه نحو بلاد الرافدين وحاصة نحو نهر الفرات ومنهم من استقر فى فلسطين وسوديه وابنان ومن اتجه خوبا تحو طورسينا والنيل ولذلك فإن الحضارة التى سميت بالسامية خطأ إنما هى معنارة عربية منبعها ومصدر طاقتها البشرية جزيرة العرب وقد ازدهرت فى مادى الرافدين فاستقوت فيه أكثر من ألنى سنة .

## العلمانية

العلمانية مصطلح غربي على سبيل التموية ، حيث يظن أن مصدره العلم بينا مسوو يعنى اللادينية Secularism بالإنجليزية LQuique بالفرنسية وجانب الحديمة في النعبير أنه يوحى أن له صدلة بالعلم بينا حقيقته

عكس ذلك ، والدعوة إلى (اللادينية) أو مايسمى خداعاً بالعلمائية فعان في أوربا نتيجة الصراع بين الحكام ورجال الكنيسة من ناحية وبين الطعام ورجال الكنيسة من ناحية ثانية ، وقد انتهى الصراع إلى ما عرف بأسم نظرية (فصل السلطات) وعزل الدين عن الناثير في الحياة . وهـنه العلمة التي واجهت تحديا قائما في الغرب مع تفسيرات المسيحية التي لم تكن شرية مستقلة عندما نقلت إلى أوربا لاعلاقة لها البته بالإسلام الذي جاء دينا ومنج حياة في نفس الوقت ، والذي لايفرق بين الدين والدولة أساساً ولا يحد بينها الفكرة في أفق الفكر الإسلامي بعد سقوط العالم الإسلامي تحت نفوذ الغرب بهدف حجب الشريعة الإسلامي بعد سقوط العالم الإسلامي تحت نفوذ الغرب بهدف حجب الشريعة الإسلامية (سياسيا واقتصاديا وتعليميا) عن التعليق وتقديم القانون الوضعي ونظام الربا ونظام التعليم اللاين بديلا عن التعليق الإسلام الجامع ، ومن ذيول هذه الدعوة المسمومة فيكرة الدين ته والوطن الجميع ، بهدف إقصاء المفهوم الإسلامي عن المجتمع والسياسة .

و بمعنى أوضح فإن العلمانية هي إقصاء القيم الفكرية والروحية المناه الدين الحق عن الحياة الاجتماعية ، وتحرير الفرد والمجتمع عن الاخلاق الديني والمسئولية الاخلاق بهدف دفعه إلى التحرر الخارج عن حدود الوالعلمانية ركيزة أساسية لكل دعوات هدم الوحدة الإسلامية الجامعة كالإفليمية والقومية ودعوات الاجناس والعروق والدماء ، ذلك لان هسئة الدعوات إنما تقوم في سببل كسر الروابط الروحية والفكرية النجعة بين الاجناس والأمم المختلفة تحت لواء واحد مع اختلاف الفروق الونية والعرقية و والمرقية و والمرقية و والي جاء الإسلام أساساً لقطع تلك الاصول القديمة و مدمها من فينيقية و فرعونية وأشورية و بابلية و صهرها في وحدة فكر أساسية فينيقية وفرعونية وأشورية و بابلية و صهرها في وحدة فكر أساسية العلمانية تعتمد على مصدر واحد للمعرفة هو العقل و ترفض المصادر الاخري والإيمان بالغيب وهي بذلك تقف في الطريق المعاكس لكل هين من الاديان ، والعلم بمفهومه الصحيح برىء من هذا المصطلح للنسوب اله من الاديان ، والعلم بمفهومه الصحيح برىء من هذا المصطلح للنسوب الهومن الاديان ، والعلم بمفهومه الصحيح برىء من هذا المصطلح للنسوب الهومن المعلم المناه ا

ولاديب أن مفهوم السياد. للإنسان ، أو الجماعة أو للامة أو الشعب في الحبكم والتي تقول بأنها مصدر السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية ، هذا المفهوم يختلف تماما بل ويتعارض مع مفهوم الإسلام .

ومن أخطاء دعاة العلمانية ما يقولون به من التخيير للمسلمين بين الاسلام والعلمانية أو القول بأن الاسلام لايستطيع أن يواجه التطورات الاقتصادية والاجتماعية التي يواجهها العرب والمسلمون . ولقد رفض المسلمون والعرب خلال أكثر من قرن من الزمان هذا الاسلوب من العمل سواء في مجال ما السياشة أو الاقتصاد أو التربية .

في فرنسا بعد الثورة الفرنسية وفي محتلف أنحاء أوربا لدحر النفوذ المسيحي الكنسي الذي كان يرسم حدوداً اليهود في ازقتهم وحواديهم ويحول بينهم وبين الوصول إلى النفوذ السياسي أو الاجتماعي أو الادبي وكانت الكنيسة بيدها مقاليد التربية وشئون التعليم وفي سنة ه ١٩٠ بدأت عملية الفصل وخرجت مقاليد التربية وشئون التعليم وفي سنة ه ١٩٠ بدأت عملية الفصل وخرجت التربية عن نطاق الكنيسة وفي الشرق أول من ابتدع فصل السياسة عن الدين مقالين عمل أناتورك وكان وراء ذلك دفع من الاستعماد الذي تخذي هذه الاكذوبة وعمل على شيوعها وكانت الحلاقة في نظره حجر عثرة منها التخلص منها ولا يمكن التخلص منها ولا يمكن التخلص منها إلا بالتخلص من العقيدة الاسلامية منها باقتلاعها من نفوس أصحابها وقد سلح أتاتورك تركيا الإسلامية عن نفوس أصحابها وقد سلح أتاتورك تركيا الإسلامية عن العقيدة الاسلامية بقانون وبرنامج وضعت خطواته في محافل أوربا الماسونية ولم يكن عن إدادة الشعب القركي العميق الاسلام الذي لم يثبت أن عاد سريعاً المحافيان الاسلام .

ولما كانت ( العلمانية ) لفظ يحمل في طياتها اللادينية Secularism وتصها أيضاً باللغة الفرنسية LQuique ( لابيك ) فإن هذان النصان يلتقيان دند معنى واحد هو اللادينية ومعناها عزل الدين عن الحياة ، والاحتكام على تظريات علمية ونظم وضعية . خداع العناوين في أنه يوسى بالعلم والبحث عن المعرفة ، استخدمت العلمانية لتقديم تفسيرات من صنع البشر لحركة

السكون والحياة وموقف الانسان منها وتأثيرها على قيام المجتمع وتوجيهها . وخطأها في أنها نعمل على إحلال الطبيعة محل القدرة الآلهية ، أو إحلال الصدفة ، وقد استخدمت كل الانجازات المادية في حضارة الغرب لتمكين النزعة العلمانية . وبدت آثار العلمانية في المدارس والجامعات في البلاد الاسلامية واضحه وكان لها انارها في عقيلية الشباب المسلم وطرح شعارات تهدف إلى عزل الدين عرب الحياة وحبسه في دائرة العبادات .

\* \* \*

إن الثنائية التى مارسها الغربى بين العلم والفن أو بين العقل والوجدان والتى عمقتها كلتا التجريبين الاوربين : الوضعية والنظرية ، هذه الثنائية هي التي شلت فاعلية الافكار والعقائد الغربية ، وحدت من قدرتها على تحريك الانسان وتربيته ومن أجل أن يكون متوحداً متوازياً وهي التي ملأت بالتالى حياته المعاصرة بالتفاهة والخواء حتى تضيق زرعا بالعلماء وتهش للنجوم السينائيين والمغنيين والراقصين .

والسؤال هو : هـل العلمانية الغربية استطاعت أن تحقق أهداف الإنسانية الشاملة والوصول به إلى غاياته الكبرى ، هل استطاعت المعرفة العلمية أن ترفع البشر إلى مصاف عليا . إن العقل وحده لا يمنح الانسان القدرة على فهم تكوين المعتقد أو السيطرة عليه والتعامل الايجابي الفعال في نسيجة الفذ ومن ثم لابد من أسلوب أكثر شمو لا يضع إلى جانب العقل طاقات الانسان الاخرى .

**\$ 8 \$** 

إن التمييز بين نوهين من العقلانية بمرفتى أويا وفرنسا خاصة . نوع فكرى اعتقادى يفرض فكرته اللادينية على المجتمع ويتحذ منها موقفا عدائياً من الدين وتعتبر العلمانية دعوة اجتماعية فلسفية ذات مضمون قابل للحلول محل المضمون الديني حتى على الصعيد العقدى الخالص .

هذا النوع يرفض المعايش مع الدين مبدئياً وينكر عليه إنفراده أيمجاله الروحى أو يحمره في نطاف أغردى ضيق . أما النوع الثانى وهو العلمانية بمعناها المحايد أو القانونى الشكلى فهو الذى يفصل بين الدين والحكومة ( بين الدين والمجتمع ) ولا بين الدين والمفرد تاركا للدين حريته الكاملة فى مجالانه الروحية والتعبدية والأخلاقية \_ الاجتماعية متجها فقط نحر تنظيم الجانب الرسمى بقوانين وأنظمة تعامل المواطنين سواسية فى المجالات الحقوقية بعض النظر عن دياناتهم وقد يقبل دعاه البعث هذه العلمانية الثانية .

إن مصطلح العلمانية لم يوجد في التراث الفكري العربي القديم ، إن معنى Secaler لا يعنى في قاموس السلفية غير معنى واحدهو (لا دينية) وقد جرى الناس على ترجمها علماني أو مدنى وهي تسميات مهذبة للادينية تحاول أن تستر بشاعتها بأسماء سائغة مقبولة بمن الواضح أن كل ماليس ديننا فهو إلا ديني ولعل أوجز تعبير عربي عن هذه الحقيقة في الإسلام هو قول أحد الباحثين الغربيين : الإسلام ليس دولة دينية ولا هو دين للدولة إنما الإسلام دين وهو في نفس الوقت دولة (هو غادت) مؤلف كتاب الجزيرة العربية ويقرر بونادلويس الوقت دولة (هو غادت) مؤلف كتاب الجزيرة العربية ويقرر بونادلويس والزمني لانه لا توجد في الإسلام مصطلحات تميز بين المقدس والدنيوي أو بين الروحي والزمني لانه لا يقبل حتى ولا يعرف الانفضام الذي تعبر عنه هذه السلسلة من للمتضادات التي تؤدي إلى الانشقاق والصدام بين الكنيسة والدولة ، بين البابا والإمراطور ، بين الله والقيصر .

وقد كان المستعمر الآجني الغربي الذي يحتل أقطارنا لا يخني ارتياحه لهذه العلمانية بل كان يشجعها ولأن ذلك كان يؤدى إلى تفريغ مفهومنا الإسلامي من أصالته وروحه.

## الصهبونية

صدر كتاب ارثر توستلر ( القبيلة الثالثة عشرة ) : امراطورية ، الحزر وميرائها في لندن ١٩٧٦ وقد اثبت توستلر إن اليود الحاليين : ليسوا من بني إسرائيل القدامي ، وليسوا ساميين بالمرة رائما هم من أصل آرى قوقازي أنهم حيث أحفاد أجداد لشعب الحزز الذي عاش في ٧ - ١١م فيما بين البحر الاسود وبحر قزوين .

وفيها بين نهر الفولجا وجبال القوقاز ، والذي اعتنق الموديه الأسباب سياسية محضة من منتصف القرن ١٨ م كما أثبت أن البسود ليس لهمم تراث حضارى مشترك وكل ما يصدر عنهم ليس سوى جزء من ثقافات وحضارات الشعوب التي عاشوا وما زالوا يعيشون فيها .

وقد كان نهوض الخزر فيا بين ٧ - ١١ م ثم كان هجوم الدوله الروسية على دولة الخزر وتقويصها ، ثم كان السقوط الذى استمر بين ١٣٤٢/ والذى أحدثه تدمير العاصمة الحزرية والغزو البيزنطى الروسى لدولة الحزر ثم كان الجروج أى هجرة الحزر وفرارهم إلى دول أوربا الشرقية حيث انحدر منهم معظم اليود وقد اثبت الباحث أن اليود الحالمين من أصل خزرى اعتماداً على مقارنة اللهجات الألمانية الفرنسية بلغة (الايدش) التي يدأ ظهورها في شبه جزيرة القرم والتي كانت داخلة بلغة (الايدش) التي يدأ ظهورها في شبه جزيرة القرم والتي كانت داخلة التي نثبت أن اليهود ليسوا جذاً واحداً وإنما هجين أجناس بما يثبتت أن اليهود ليسوا جذاً واحداً وإنما هجين أجناس بما يثبتت أن والاجتماعية ، وقد جاء هذا في مواجهة الادعاءات الصهونية التي تروج والاجتماعية ، وقد جاء هذا في مواجهة الادعاءات الصهونية التي تروج بنو إسرائيل أو أنهم شعب الله الختار ،

وهكذا اثبتت إثر كوستلر ألهءنوي الاساسية التي تقوم عليها الصهيونية الغنصرية ، والتي تدعيى أن كل من تعينون بدين موسى عليه السلام يرحبون إلى أصل عنصرى واحد ، فقد أثبت أن يهود الاشكنازيم وهم أهل السيادة في المجتمع الصهيوني وزعماؤه المسيطرون ليسوا سامين أي ليسوا من فرية سيدنا إبراهيم عليه السلام وإنهم يرحبون إلى أصل أسيوى فهم أصلاً من الخزر وإنهم كانوا وثنيين ثم اعتقوا الديانة اليهودية في فى الغرون الوسطى ثم رحلوا إلى مناطق بولندا وليتوانيا في أورما الشرقية، وقد وجد المؤلف من قراءاته للناريخ وتحقيقاته أن الخزر قد اختفوا فجأة في منطقتهم تلك في نفس الوقت الذي ظهرت فيه كثرة من اليهود الاشكيناز في شرق أوربا مختفطين بزيهم الجزري ( القفطان والطاقية ) ويستغرب المؤلف قصة تبنى الاشكيناز رفع لواء الدفاع عن الساميين وهم ليسوا ساميين بالمرة ويشكك في أن يكونوا هم أول من مارسوا عداء السامية واخترعوه ويقول إن الادعاء بأن اليهود اليوم يمثلون عنصراً هو كلام باطل فما هم الاقوم لاتجمعهم حضارة أو ثقافة واحدة ولكن مجرد عادات وتقاليد تبكونت لديهم من تراث المجتمعات التي نشأو فيها ويقول إن الحقيقة التي يبتغي عدم تجاهلها إن قليلا جداً من اليهود من بمارسون طقوس الديانة اليهودية، وأن اليهود في غالبيتهم غير متدينين ويقول إن حل مشكلة اليهود في العالم لن تكون إلا بأن يذوبوا في المجتمعات التي نشأوا منها وأن ينسوا إلى الابد أفكارهم البالية القائلة بأن عليهم رسالة عنصرية وتاريخية يؤدونها . إنما هم بشر عاديون لهم ما للناس وعليهم ما عليهم "و ان يستريح العالم من أفكار اليهود السوداء النازعة إلى الشر والأذى وحب الذات والشعور بالامتياز العنصري إلا إذا اهتدى اليهود إلى التعقل والذوبان في المجتمع البشري إبعد أن تحقق أنهم لا ينتمون إطلافا إلى أصل واحدي. ويقول أن اليهود قد بذلوا السكثير في سبيسل تغليب باطلهم على حق الإنسانية حين حرقوا دوائر المعارف وفرضوا مفاهيم العهد القسديم على المدارس المسيحية في أوربا وأمريسكا وحولوا الفكر التلبودي المدمر إلى نظريات وأيدلوجيات لها طابع على يدرس في الجامعات أمشال علم الاقتصاد السياسي والتحليل النفسي ومدرسة العلوم الاجتماعية والدارونية والخاركسية والرأسمالية والقومية.

وكاذلك تلك المحاولة الخطيرة غير المجدية التي تحاول بها إسرائيل تجميع تراث شعبي عربي قديم ونسبته إليها تستهدف القول أن أي شعب له تراث شعبي فإن هذا الشعب عريق أصيل ومن وراء هــــذا ادعاءات كاذبة يطرحونها عن طريق علم مقارنات الأديان لاضفاءهاله من التنزير للديانة الموسوية بوصفها أول ماعرفت البشرية التوحيدأو القول بأن بعض الكلمات العربية تعود إلى أصول عربية ، وكذلك فكرة الوعد وخرافة شعب الله الختار ، وقد دفع اليهود هذا الفكر التلبودي في ظل النفوذ الاستماري إلى البلاد الإسلامية تحت أسماء كايرة منها اسم الفكر الحر وتحت اسم البائية وتحت [اسم الماسونية وتحت اسم العلمانية وأخطر من هذا احتواءً اليهودية للمسيحية . ومحاولة فرض مفاهيمهم على البروتستانت الذين يؤمنوو بالعهدين القديم والجديد ولهذا تنصب الدعايه اليهودية على مخاطبة العاطفة الدينية عندالبروتستانت وتطالبهم كمؤمنين بالتوراة العمل على إعادة شعب الله المختار إلى أرض الميعاد وحتى يوجد اليهود المبرر والحافز عند المسيحيين لمساعلتهم والوقوف إلى جانبهم ابتكروا فكرة العدو المشترك للحضارة المسيحية واليهودية واقنعوا للغرب المسيحى بأن همذا العدو يتجسدنى الإسلام ولهذا يجب على اليهود والنصارى أن يتعاونا للتصدى للإسلام والمسلمين ، وقد استغل اليهود عقدة السكره التاريخية ادى الغربين للمسلمين والى ترسبت فى نفوسهم منذ الحروب الصليبية بهدف استنزاف طاقات الطرفين فى حروب يكون الرابح فيها اليهود و يؤكد دكتور الفريد لنيتال: اليهوى الأصل:

أن اليس اليهود أى علافة بفلسطين والشرق الأوسط يقول: أن ما يسمى بالحنين الهمودى إلى فلسطين هو أكذوبة اخترعها الصهونية في الترن التاسع عشر عشر لتسكون مرتكزا لما يسمى بالقومية الأوربية التي سادت في تلك الفقرة في أوربا ، أن معظم اليهود لاتربطهم أية جذور بفلسطين لانهم ليسوا منحدرين من منطقة الشرق الأوسط ، أن اليهود الغربيين الاشكتازيم) الذين يحكمون إسرائيل الآن لاعلاقه لهم البقة بالمثرق الأوسط أو فلسطين . أما السفادريم الشرقيون فربما كانت لهم علاقة لانهم عاشوا حيام في الشرق الأوسط بشكل عام وليس في فلسهاين وهؤلاء لم عاشوا حيام في الشرق الأوسط بشكل عام وليس في فلسهاين وهؤلاء لم يطالبوا بدولة بهودية ولم يعتاقوا الصهبونية بل الصهبونية هي التي انتحدت عليهم حياتهم واستقرارهم وهناك يهودي إسرائيلي استوطن في فلسهاين ويهودي صهبوني لمهاجر ، ويهودي لا صهبوني وليكن غير معاد الصهبونية ومهودي أما اليهود الصهبونيون فقسد استطاءوا فرض ويهودي معادي للصهونية . أما اليهود الصهبونيون فقسد استطاءوا فرض غير اليهود يتجنبون الجهر بآرائهم بحرية حي غير اليهود يتجنبون الجهر بآرائهم بحرية بهما العداء السامية التي استطاعت أن تجمل منها الوجه الآخر للمهراء الصهبونيون بهمة العداء السامية التي استطاعت أن تجمل منها الوجه الآخر للمهراء الصهبونية .

والآن ماذا انتج التحدى الصهونى بالزحف على ا^رض العربية .

أولاً: إلقاء البلاد في أحضان الشيوعية .

ثانياً : غلبة مفاهيم السياسة والعراك السياسي على مسائل الةيم والمفاهيم

ثالثاً: من أجل سيطرة قيادة سياسية عسكرية تسمح بالإنطلاق الاجتماعي ا والاخلاق عن طريق الافلام والمسرحيات .

رابعاً: من أجل حرق أذهان وعقول وأذان الناس إلى الإذاهات الاجنبية تقدم الإذاعات الوطنية كل فاسد .

و يتحدث مؤلف كتاب ( سفر تكوين الفكرة الصهيونية ) عرب هرتزل وأينتال وبرجر وردونسون بوصفهم فلاسفة هذا المنهج الذى امتد لا كثر من قرن من الزمان ويتضمن سلسلة من الصراعات بين أوائل الصهيونين من الحاخامات الذين حرفوا المهنى الديني الحقيتي لنبوءة خلاص اليهود من البيئة والشنات وبين رجال المدين اليهودي المتمسكين بمبادى. الشريعة الموسوية ثم بين الدعوة الصهيونية كحركة عنصرية وبين المنكرين اللبيراليين بما فيهم عدد كبير من المفكرين اليهود المقادين للصهيونية والذين يمثلهم في عصر ما الحالي مكسم درودند ون والحاخام المربيرجر والفريد ليتال. ويقول ايست الصهونية سوى محالة لاقتحام فكرة القومية على الهود وهو أمر يتناقض أساسا مع مبادىء الديانة اليهودية ومع طبيعة الحياة البودية وأن الدعوة الصرونية لم تبكن دعوة قومية على أساس الصال ف سبيل السيادة السياسية على أرض قومية تقف عليها بالفعل واستنادا إلى لغة قومية تتداولها بالفعل . أما الصهيونية فقد كانت بلا أرض وبلا لغة متداولة فالدعوة الصهيونية لم تنبثق من أرض فلسطين وإنما من شرق أوريا رغم أنه في ذلك الوقت كانت توجد مجموعات من اليه-ود المتدينين في قلسطين لم تخطر لها قط فيكرة القومية بل أنها قاومت بشدة الدعوات الأولى للصهونية.

# التقدم

غلب على الفكر الغربي الحديث مفهوم التقدم: بدعوى أن التقدم المادى بجب أن ينطلق ولا يتوقف ولا تحول أى عوامل أخرى دون استمراره وهذا المفهوم معاير لمهموم الإسلام الذي يجمع بين التقدم المادي والروحي معا، والذي لا يرى صحة نظرية التقدم المرتبطة بدودة الزمن، فإنه لا يشترط أن كل تقدم مادي يتبعه تقدم معنوى .

ويرى الباحثون أن نظرية الثقدم المرتبطة بدورة الزمن قد تعرضت لامتحان شديد في العصر الحديث، وبعد توالى ظواهر تبنيء عن الأزمات فى العالم الغربي المتقدم مثل انتشار الرزيلة واتساع نطاق المخدرات وضلال الشبان في متاهات التمرد على المجتمع واتخاذ الغريب من الملابس والازياء وانساع نطاق الجريمة المنظمة والإرهاب. والتقدم في مفهوم الإسلام في هدير الباحثين هو الترقى الاخلاقي والحث على النساى والارتقاء والسمو ككسب الفضائل التي بدونها لايصبح الإنسان إنسانا ، هذا وقد خطأ بعض الباحثين مفهوم التقدم الذربي بوصفه تقدما مادياً خالصاً ، وقالوا أنه يجب أن يسمى التغير لأن التقدم يحمل ممنى الارتفاع فوق جميع عوامل النخلف معنويا وماديا ، أما التغير فقد يكون تخلفاً أو تقدما من نموذج ومثل أعلى ، ذلك أنه بالرخم من التقدم المادى فإن الإنسان لم يخفف من أنانيته وأحقاده وظلمه وتعطشه لسفك الدماء ، ويقول هارى؛ ارنز: أن غرائز الإنسان بالرغم من التقدم المسادى قد زادت ضراروه وحده ولا زال الوحش راقداً في أعماق الإنسان المتحضر ، إن الإنسان اليوم مخلوق شعيف العقل في يده قنبلة يمكن أن يحطم بها نفسه وغيره، ويرى البعض إياً مخالفا لرأى أصحاب نظرية التقدم المطلق ، وهم الذين يقولون أن أتاريخ في سيره يأخذ اتجاها منحدراً مستندين في ذلك على أن العصر الذهبي الإنسان تحقق في عصر النبوة ثم الصحابة والتابعين وبعد القرون الثلاثة لمتصلة أخذت مراحل الانحدار تزداد كلما افترق المسلمون شيعاً وأحراباً ستعدين عن تلتى الإسلام حسيا فهمه السلف.

ولكن هناك ما يبعث على النظر بأن الاهم قدد تتخلف حينا لأنها ركت مقاليد التقدم الحقيق كما حدث للأهة الإسلامية في هذه الفترة رأنه إذا عادت الاهة إلى التماس قيمها وهفاهيمها الاصيلة مستمدة إياها من المنابع الأولى فإنها تستطيع أن تعود مرة أخرى إلى المتلاك إرادتها وفوتها ، وهــــذا ما توحى به علامات التغيير الحادثة الآن في المجتمعات لإسلامية بعد أن تكشف للمسلمين أن النماسهم هفاهيم الغرب في الحضارة الفتكر لم يحقق لهم أي تقدم حقيقي ، وأن أسلوب التقدم الحقيقي يكمن النماس الاصالة والتماس نفس الاسباب التي إنتصر بها المسلمون الأولون أزوا بها مجتمعهم وحقة وا بها نهضتهم .

وبذلك يمكن القول بأن التقدم ليس نظرية قائمة على التقدم المادى المتصل، وليست نظرية قائمة على أن النقدم كان ثم توالت الهزائم، ولكن المفهوم الإسلامى الصحيح هو أن المسلمين إذا أصابتهم الهزائم عليهم أن يلتمسوا من جديد منهجهم الاصيل، عندئذ يعودوا إلى الصدارة.

# الثمدورة

هذا مصطلح ارتبط بالتغيرات التي تتعلق بأنظمة الحسكم والسياسة ، ووقع الاختلاف بين مصطلح الثورة ومصطلح الإنقلاب وقد ارتبطت كلة الثورة بالعنف واستخدام السلاح وسفك الدماء ، بينما ارتبط الإنقلاب بالتغيير الإصلاحي والتمرد والفتنة والعصيان واعتبرتها بعض المعاجم مجرد المعانى ترتبط بالثورات الفرنسية والإنجليزية ولاصلة لها مالإسلام فلم يكن الإسلام ثورة، وكذلك من الخطأ إطلاق كلمة الثورة على الإسلام، وكذلك فيما يتملق بمصلحات الديمقراطية أو الاشتراكيـة ، فالإسلام دين رباني منزل لم يرتبط بأى عامل من عوامل الثورات أو الإنقلامات فقد جرت هذه المحاولة كلما علا . تيار ، من هذه التيارات وليس الإسلام ثورة بالمدنى اللغوى ولا هو ثورة بالمفهوم العصري الحــديث الذي يعتنقه الثوريون . فالثورة انقلاب كامل شامل سريع عنيف على الاوضاع القائمة وقضاء حاسم على الرجال القائمين على تلك الاوضاع وعلى كل محافظ من القـديم مهما كان القديم، وتغيير كامل لـكل الأنظمة والتقاليد والأخلاق بالحديد والمار والسجون والمشانق ولم يمكن الإسلام كذلك. وإنما كانت ولاتزال دعوة الإسلام إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة والثورة الفرنسية ثورة لادينية معادية للدين أثر الماسونية والصهيونية فيها واضح مشهور ومعنى الحرية فيها واسع يشمل حماية القانون لكل الاعمال والاقوال التي تهز القم الدينية والخلقية والاجتماعية وهي ثورة تغرق الجماعة في التشكيك في عقائدهم وقيمهم

وتطلق لشهوات الناس العنان وتمدحق الود فى التصور والسلوك لانها لاترى على الدولة التزاما دينيا أو خلقيا تجاه الحاهير .

إن الذين يصفون الإسلام بالثورة لا يعرفون خصائص الإسلام، الشورة تنتهى وتستنفذ أغراضها فإذا ما قيل أن الاسلام ثورة فإنه يمكن أن يقال من بعد أنه استنفذ أغراضه وليس في الاسلام أثورة اجتماعية انما هو رسالة السماء إلى البشرية منذ كانبي البشرية . والمعروف أنه عندما قامت الدعوة الاسلامية لم تدفيل نفسها كثيرا بهدم الوضعيات الجاهلية تمدر ما شغلت نفسها بالدعوة إلى إقامة البناء الجديد ولمسا صعب عليها عاجرت إلى الحبشة وإلى المدنية .

الباب الساوس المذاهب و للوافدة

the second second second

## الايدلوجيات

المنى مديلا زائفاً تحت اسم الأيدنوجيات : الاشتراكية والتقدمية ولشورية وعيرها من أقراص التنويم الممثلة فى غزو فسكرى منظم ومحكم ولاثورية وعيرها من أقراص التنويم الممثلة فى غزو فسكرى منظم ومحكم ومل استطاعت هذه الإيدلوجيات فى أوطانها الى نشأت فيها أن تحقق شيئاً ذا بال حتى يمكن نقلها إلى محيط عاش منذ أربعة عشر قرنا فى إطار منهج ربانى قرآنى أقام به مجتمع وبنى به حضارة تشهد الدنيا جميعاً بفضلها على الخضارات وعطائها الذى لم يتوقف ! ؟

إن أول ما يهدف له هذا الخطط هو التشكيك في كل القم والمبادى. أَلْسَامِيةُ الْإِسْلَامِيةِ ، والتقليلِ من شأن الآخلاق ، وتصو مر أَلَدين كَعَانُق في عملية التطور والنهضة على نحو ماتذهب إليه الايدلوجيَّات العلمية الى تمتبر الاقتصاد الآلة الحقيق ، وقد أصيب المجتمع الإسلامي نتيجة لهـذا من أحقاد على الساحة العربية ، ومايضمر الآخ لآخيه من عداء ومنانهيار خلقي وفساد ديني ، وقد أجهد اللنظرون العرب هذا الوافد بعد أن أخذوه من الغرب و لفقوه باسم الدين عساهم يبررون اعتناقهم لهـذه الإبدلوجيات وقد منيت هذه الانظمة بالفشل الذريع في عقر دارها ، ذلك أنَّ الفكر الاسلامي الاصيل لايفصل بين الافتصاد ، وبين ماعداه من نواحي الجياة الأخرى ، والعالم الاسلامي عاجز تمام العجز عن إيجاد العلاج الناجع ، لقد تجول المسلمون طويلا في سوق الامدلوجيات ونسوا أن منهج الاسلام هو الدواء الوحيد الصالح لهم ، ويجب أن يكونوا على ثقة بأن مشكلات والعلمانيين التي يرددونها من أن الأخلاق بجرد مقولات زائفة ومبادىء عد عة الشأن.

٢ ــ وهكذا حاول الغرب أن يضع أهواءه ومطامعه في أسلوب له

طابع علمي براق ، أقامه على موازنات لها مبداخل وأسس ونتــامج ، وأطلق عليها اسم الامدلوجيات ، ليخني ما وراءها من هدف ، ولما كان الغرب قد ورث المسيحية وهي مجموعة من الوصايا ، ولم تـكن دينا له شريعة بعد أن فصلت نفسها من أساسها اليهودية ، فقد كان عليها أن تضع منهجا بشرياً للمجتمع يرسم لها أسلوب السياسة والاقتصاد ، فهي لم تلبث أن عادت إلى قوالب الآغريق القدعة وحاولت أن تبني على مفاهيمها الوثنية بالرغم من الطابع المسيحي الظاهر ، وقد كانت نظرية الديمقراطية الليبرالية الرأسمالية مستمدة من الفكر اليونانى أساساً بعد أن وقع الخلاف بين الدين والعلم وانحسر سلطان الـكديسة واستعلى العلم بعلمانيته وانصرافه عن الأساس الديني ، ولقد تطورت هـذه الايدلوجيات تطوراً واسماً وسريماً وانتقلت من الرأسمالية إلى الاشتراكية بعد توسع النظام الصناعي وظهرر طبقة العال فكانت الايدلوجية الاشتراكية رد فعل للأمدلوجية الرأسمالية ، ومازاات تجرى في طريقها بالاضافة والحذف والبغيير ، لأنها من الفكر البشري القاصر عن أن محيط بأسرار النفس البشرية والمصوغ وحين انفصلت الأخلاق عن الدين ، وأن كل نظرية من هذه النظريات لم تلبث بعد مرور زمن ما أن تكشف عجزها عن الاستمرار فعدات بنظريات أخرى ، ولا ترال تحتاج بين حين وآخر إلى التغيير لانها غير قادرة على الثبات والمطاء الدائم ، وهمذا هو الفرق بينها وبين منهج القرآن الخالد الثابيع على الرمان ، فقيسيد تصدعت الرأسمالية والفردية ، والماركسية والوجردية وعجزت عن العطاء ، ولقد كانت مقابل الايدلوجيات الاساسية في اعتمادها على الفلسفة المادية وإنكار الخالق والعجر عن فهم التكامل بين الروح والمارة ، والعلم والدين ، والدنيا والآخرة .

٣ ــ وقد كان أخطر مانى هذه الايدلوجيات محاولة الدول المستعمرة فرض مناهجها على العالم الاسلاى الذى كان له تشريعه الاسلاى ومنهجه الاصيل فى نظام الحسكم وبناء المجتمع ، فقد عمدت القوى الشيوعية والرأسمالية

على السواء إلى فرض مفاهيها وبث عبرات التيارات فى أفق الفكر الإسلامي لإضعافه واحتوائه وصهره فى بوئقته ، وقد ثبت الإسلام صلباً عنيداً فى وجه هذه المحاولة الخطيرة المستمرة ، فانكسرت على صخرته كل المحاولات فى جميع الظروف ، واثبت التجربة فساد التطبيق الديمقراطي والشيوعي على السواء ، وعجزت هذه الأجلوجيات عن أن تستجيب للنفش المسلمة ، أو تحقق لها مطامحها ، وجرت كتابات كثيرة فى الكشف عن جوهر الإسلام وسعته وعالميته إزاء هذه الايدلوجيات القاهرة ، الانشطارية ذات الاساس المادي المحدودة الاثر .

وكشفت حركة النقطة الاسلامية هذه الايدلوجيات على أنها فرضيات قد تصلح فى بعض البيئات التى قامت فيها نتيجة تحديات خاصة ولسكنها لا تصلح فى مجال الفسكر الاسلامى الذى يؤمن بالله رباً ، ويؤمن بالفكرة الجامعة بين الروح والمادة والعلم والدين كما أبانت عن أن هذه الايدلوجيات ليست إلا حطام الفكر البشرى الوثنى المادى الاباحى القديم الذى عرفته حضارات اليونان والرومان والفرس والهنود والفراعين ، وهو فكر لم يثبت أمام رسالة الساه وإن دعوة الإسلام حين جاءت فقد أعلنت بدأ عصر الرشد الفسكرى الذى تحطمت فيه كل هذه الدعوات الباطلة وأشرقت على الإنسانية مفاهيم التوحيد الخالص والدل والرحمة والاخاء البشرى .

ع ــ وقد تبين أن مختلف الدعوات التي تحمّل لواءها الايدلوجيات المعاصرة فاسدة الاساس فقد عمدت إلى الفلكور لدراسة الشعوب البدائية لاحياء الوثنيات التي هدمها الاسلام كما أنها أخضعت العلوم الانسانية لمناهج العلوم النجريبية والمادية ، وكان علم الاديان المقارن دعوة إلى هدم مفهوم وحدة الدين على مدى الاجيال و محاوله القول بأن الامم بدأت وثنية ثم عرفت التوحيد بظهور اليهود ، وهو قول مناهض للحقيقة فإن البشرية عرفت التوحيد منذ رسالة نوح الاولى و توالت عليها رسالات الانبياء بالتوحيد كذلك فقد كانت الفرويدية هدما للا مخلاق ، وكانت الماركسية دعوة إلى إعلاء لقمة العيش وتفسير التاريخ البشري كله على أساسها .

ثم إن هذه الأيدلوجيات أعلنت شأن العنصر واللون والعرق والدم وأعادت الانسانية إلى دعوة ذميمة حرمها الاسلام وأزالها حين قال : كا-كم لآدم وآدم من تراب لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى .

وقد أصبحت أيدلوجيات الدول الكبرى اليوم مصالح وليست عقائد ، عمى أنها تبرير لمصلحة أو نفع ، كما يقول الدكتور رشدى فكار:حين نرى تقلب هذه الايدلوجيات وتلونها في هذه الدول نفسها تمشيأ مع المصالح ، فقد أصبحت تمثل الغش والنفاق والكذب كما وصفها (برتراندرسل) بقوله (اللاخلافية العالمية) لإسعاد الانسان عن طريق تفجير القنابل الهدروجينية .

و \_ وقد كان على حركة اليقظة تصفية الفكر الاسلامى من تلك العناصر الاجنبية ، توضيح معالم المنهج الاسلامى ، وبناء موقع محصن فى مواجهة تحديات الايدلوجيات المعاصرة وتحليلها فى ضوء المنهج الاسلامى الشامل لحقائق الانسان والسكون والحياة.

ويرى بعض الباحثين أن كلة الآيدلوجية صنعت وتطورت لتكون بديلا لكلمة الدين الخطيرة عندهم، وهي تعبر عن عالم جديد للا فكار الاجتماعية والدينوية ، واتخذت كسلاح لمحاربية المعتقدات الدينية السياسية المتسلطة التي استغلما النظام القديم في الاحتفاظ بقبضته الباطشة ويقول أحد الباحثين: إن الهدف من مصطلح الآيدلوجية هو القضاء على الرمز الثابت المنصل بالدين، في عصر ما يسمونه النظم السياسية والاجتماعية ، حيث تقولى الايدلوجيات وليس الدين إعادة تفسير الرموز الاساسية للعقيدة الادبية وهو يعني عودة أوربا إلى وثنيتها الرومانية والاغريقية القديمة ، ولكن بأشكال ووسائل عصرية ولقد عمدت محاولات صناع الايدلوجيات إلى عدم المختوع للتاريخ أو الاخلاق أو العلم بل عملوا على تطويقها كأدوات سياسية تحقق انقلاب كل القيم لاعادة تشكيل موقف الانسان الادبي ، ومن هذا تحقق انقلاب كل القيم لاعادة تشكيل موقف الانسان الادبي ، ومن هذا كله نجد أنفسنا بخطئين غاية الخطأ في متابعة مثل هذه الايدلوجيات في عالم قد رسم لنا فيه الاسلام منهجاً جامعياً صحيحاً لا يخضع لاهواء البشر ولاينتقص

حقيقة الكون والحياة من خضوعها لله تبارك وتعالى ولا لا لتماس مفهوم غير مفهوم القرآن الذي يقضى بمستولية الإنسان والنزامه الاخلاقي ووسألته في تعمير الأرض.

#### ٣ \_ الآيدلوجية بالنسبة للاسلام:

الإسلام فى كل مكان وزمان هو القانون الإلهى لحياة الناس وليس مجرد نظرية .

منهج الحياة شامل متكامل جامع للجوانب الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والربوية بحيث يتأكد أن العقيدة هي الآساس للشكل الإقتصادي وليس الاقتصاد هو الآساس .

إن كلمة نظرية هي مجموعة الافكار التي ينظمها أساس فلسني تجاه تقسير الوجود والحياة والإنسان تفسيراً ينشأ عنه مذهب اعتقادي ، ومن ثم يقوم عليه نظام ومجتمع . وهذه هي الإيدلوجية في لغات الغرب حيث ظهرت أهمية النظرية في الصراع الفكري في نهاية القرن ١٨ف محاولة بعض الفلاسفة الالحاديين في أوربا إلى بناء مثل على جديد للحياة الغربية يقوم على ثورة الصناعة أي على أساس دينوي إنساني غير إلهي وغير ديني وبالذات غير مسيحي . وكان أول استخدام لهذا التركيب الفلسفي النظري المصاد للدين على يد زعماء الثورة الفرنسية .

٧- وفى الغرب لقد اتخذت كلمة (الإيدلوجية) التى صنعت وتطورت لتكون بديلا لكلمة الدين الخطيرة عندهم، وهى تعبر عن انقلاب جديد للأقكار الاجتماعية والدينوية وما تزال تتخذ كسلاح لمحاربة المعتقدات الدينية والسياسية المتسلطة التى استغلما النظام القديم فى الاحتفاظ بقبضته الباطشة.

ومن هذا ما اتجه إليه الايدلوجيين منذ القرن التاسع عشر أي تفويض الفلسفة القديمة والعقل القديم من أجل ما أرادوا أن يصنعوه من الفلسفة الحديثة والعقل الحديث ، فكانت هذه الايدلوجيات التي لا ترتبط أساساً بالتاريخ أو الاخلاق أو العلم إلا لتطويعها كأدوات سياسية تحقق انقلاب

كل الهم الإعلام المسكيل مواقف الإنسان الالوربي وغيره فيها بعد تجاه تواقه وبالنالي تجاه ذاته ، وهكذا وقع الإنقلاب الايدلوجي في الانسكار من أجل القضاء في البداية وفي النهاية على هدذا الرمز الثابت وهو الله الذي لم يعد له عند المذهب الجديد أي فائدة في عصر ما يسمونه النظم السياسية والاجتماعية الدنيوية ، حيث تتولى الايدلوجيات وليس الدين إعاقة تفسين الرموز الاساسية المعقيدة الاوربية على نحو تجعلها تشغل الاذهان فقط بهذه المحن التي يخوضها الإنسان الحديث في حياته وهو يحده مواقفه منها وبذلك عادت أوربا إلى وثنيتها الرومانية والإغريقية القديمة وللكن بأشكال ووسائل كا تسميها ، إيدلوجية عصرية رائعة مروعة ، وقد وليكن بأشكال ووسائل كا تسميها ، إيدلوجية عصرية رائعة مروعة ، وقد بدأ ذلك حين قام فلاسفة النويو اليهود التلوديون ببناء مايسمونه المثل العليا الحضاة الغربية على أساس دنيوي وإنساني خالص ، أي على أساس علماني غير ديني وبالذات غير مسيحي .

ولقد كشف كثير من علماء الفكر الغربي عن أن (الإيدلوجية) لنظام أله المدينة كثيرا المتغيرات ، وسرعان ما يحتاجها الموامل ومن ثم تصبح منهجا جامدا يحول دون رؤية الجديد الدائم ، هذا من ناحية الفكر الغربي أما من ناحية الإسلام فإن الايدلوجية نظام بشرى لا يمكن أن يتعاوز جيلا من الناس أو مكانا من الامكنة ولا تستطيع الايدلوجية البشرية المرتبطة بزمن وبيئة أن تقدم شيئاً صالحا لعصور أخرى أو بيئات أخرى فهي لاتلبث أن يحتاجها الاحداث والتحولات .

٨ - من أكبر أخطاء استعال المصطلحات الغربية استعال كلمة وأيدلوجية ديدلا من كلمة عقيدة ، وهو ما يختلف اختلافا واسعاً بين المعنى في الإنهين، ولو أنه قيل أن كلمة أيدلوجية تستعمل بدلا من كلمة د منهج، أو نظلم لكان ذلك معقولا في المقارنة ، والمقارنة بعيدة جدا بين كلسة منهج وكلمة أيدلوجية .

فإن المنهج الإسلامي هو منهج ربائي جامع مامع ، محكم الآداء مون ، متخدات الزمن والبيئات وقادر على العطاء في كل الطووف

والأخوال، وهو متبعث من إيمان نفسى عميق واللزام أخلاق و إفرار بالمسئولية الفردية والجزاء الاخروى ومتكامل بين للمادة والروح والعالل والقلب فلا يمكن أن توازيه كلة أيدلوجية بأى حال .

#### الدارونية

ظهر كتاب , أصل الانواع ، سنة ١٨٥٩ فـكان نقطة تحول في التاريخ الفكري الغربي ، من حيث أنه استغل انركيز النظرية المادية وفيكرية سيوانية الإنسان ، ومنه انشقت مذاهب الماركسية ، والوجودية ، كما أنه أعان على تشجيع الدعوة إلى نظرية التطور الدائم ، الذي يخرج عن كل قواعد الثبات من حيث حمل و سبنسر ، فكرة التطور البيولوچي فنقلها إلى عالم الاجتماع . فانتقلت الدارونية إلى أن تكون أساسا للفكر الواجع للروحيات والمعنويات والنظر إلى الإنسان على أنه مادة وتأثوت يذلك مفاهيم الأدب والنقد والاجتماع والتربية ومن أخطر ما دعت إليه المارونية القول بأن الإنسان والقرد من أصل واحد ، وقد شاعت هذه النظرية ، وحملتها أوهام التلمودية إلى كل مكان للغض من مفهوم الإنسان الذي كرمه الدين الحق ، وامتهانه بأنه كان قرداً ثم توالت الاكتشافات للجاجم عبر أكثر من مائة عام فاثبتت فساد نظريته في هذا الصدد وكشف عن رأى مطابق لرأى القرآن الكريم من حيث أن كل نوع من الخلق كانومستقلاً ، فالإنسان حسب بيان القرآن كان إنسانا منذ أول يومه ، خلق بعملية الْحَلَق، فى يوم معلوم ثم انتشرت منه السلالة البشرية ، ولقد أكد الباحثون أن نظرية دارون ماتزال بعد مائة سنة نظرية بحته قائمة على فروض فرضها دارون و لم يكن معه دليل عليها ، وهي لم تصل إلى أن تسكوين حقيقة واقعة ( Fact ) يقول الاستاذ المودودي: إن نظرية دارون مُعَدِّم، قمة وأبين النظريات الباطلة الى ناصبت الإنسان العداء في هذا الزمان وعمليه للقصاء على إنسانيته ، فقد حاولت أن تجعل الإنسان يعتقد بأنه ليس إلا بحيوا فا كيمتا فل الحيوانات ومن نتائجها أن بني آدم لا يتعاملون فيا بينهم في أي شعبة مست

شعب الحياة إلا كما نتمامل الوحوش في الغابة ، ومن تأثيرها أن الإنسان بدلاً من أن يستمد القوانين والمبادىء والمناهج لحياته من مصدر من المصادر السامية إنما يبحث عنها في حياة البهائم والوحوش ، وهي التي قد عرضت على الإنسان نظام الحياة الطبيعية الحقيقية ، .

ويرى الكثيرون أن نظرية دارون تخالف القرآن صراحة فهى تقول عن الإنسان الأول ( وهو أبونا آدم ) أنه كان ناقصاً في تكوينه العقل والجسمى لايعقل ولا يدرك ولا يتكلم ، والقول بهذا يترتب عليه نني كل ماجاء في القرآن من قصة آدم وحواء ، والجنة ، والملائكة ، وإبليس ، وبحمل هذه القصة خرافة من الحرافات لأنه لا يعقل أن يكون محور تلك القصة الحطيرة إنساناً لا يعقل ولا يتكلم ولا يدرك . فالقرآن الكريم قد نص على أن الله تبارك وتعالى قد جعل من هذا الإنسان الأول ( آدم ) شليفة في الارض وجعله أرق من الملائكة فهما وعلماً قال تعالى ( إني جاعل في الارض حليفة ) وقال ( وعلم آدم الاسماء كلما ) فالقرآن يصف خطريته في الذهوء والارتقاء على افتراضات وتقديرات وتخمينات تحتمل نظريته في النشوء والارتقاء على افتراضات وتقديرات وتخمينات تحتمل نظريته في النشوء والارتقاء على أسس علمية قاطعة ، وقد قال أحدث الجلماء في هذا الصدد : ( مبيفرت ) : إن بين الإنسان والقرد فوقاً بعيداً العلماء في هذا الصدد : ( مبيفرت ) : إن بين الإنسان والقرد فوقاً بعيداً فلا يمكن أن يحكم بأن الإنسالة سلالة قرد أو غيره من البهائم ولا يحسن فلا يمكن أن يحكم بأن الإنسالة سلالة قرد أو غيره من البهائم ولا يحسن أن يقوه بذلك .

# الفرويدية

والمرأة وذكر أشياء كشيرة مكشوفة وانتشر مذهب الاباحة في الآدب والتحلل من قواعد الدين والخلق ( أوسكار وايلد - لورنس) وقد برض كثير من الباحثين لانحراف انجاه علم النفس الحديث فقال دكتور محمد منسي للسيد سالم أنه ركز على الجانب الشرير من الانسان، وفسر ببعض الغرائز كل سلوك الانسان حتى أنه أرجع فكرة الآلوهية نفسها إلى عقيدة جنسية بجعل الانسان يحول خوفه من أبه الدي ينافسه حب أمه إلى خوف وهمي لقوة عليا . فالجانب الخير من الانسان عند كثير من المدارس النفسية الحديثة ما هو إلا مخاوف طفولية تقف في وجه الغرائز من الآخلاف ونشأت التقاليد الاجتماعية ، ومن هذه الخاوف نشأ الضمير ونشأت الآخلاف ونشأت فكرة الآلوهية والسلوك الإنساني من تفكير وإرادة وعاطفة ، أما النظرية الاسلامية فإنها تصحح هذه الخرافات المعاصرة بأن الإنسان يحمل في طياته جهازا مردوج الانجاه ، محور منه يتصل بعقل الانسان ومحور آخر يتصل بغرائزه ولم ينشأ أحدهما من الآخر ولكن كلاهما يؤثر في الآخر فقله يتاثر عقل الانسان بالجوع والخوف والشهوة وقد يتحسكم العقل في الغرائز ولكمتها .

أما أن العقل نشأ من الجسم وغرائز الحياة فهو خطأ لا يقره القرآن أو العلم حيث لا نبرىء النظريات النفسية المعاصرة من الغرض والهوى فهى حقاً لم تقم على البزاهة العلمية بل قامت على خلفية عدائية للكنيسة وصل بها إلى الحد الذي ترفض معه وجود خالق للحياة وما عليها وداحت ترهق ضميرها الاعوج في إفتعال تفاسير للخلق تستغنى بها عن الله الخالق والصواب الذي يحترمه العلم هو ما أقره القرآن من الإنسان مخوق كريم متميز بخصائص تجعله سيداً وخليفة على هذه الارض وهي العقل والتفكير والحرية والارادة ، بالاضافة إلى كونه جسدا يأكل الطعام ويقناسل ، وتضيف النظرة القرآنية للنقس بعدا غييا نعرف آثاره ولا نعرف تركيبه هو التاييد الآلهي لمن اختار طريق الحق والغواية الشيطانية لمن اختاد طريق الباطل والنفس اليشرية بحصلة لقوى دوحية وعقلية ، وغريزية ، والنفس الانسانية روح تميل إلى الحق وغريزة تنزل إلى الارض ويمينهما عقل يفكر وإدادة بحنار .

ماخت له (الماساة اليونانية ) - ذلك أن جو الماساة : هو جو الصراع بين ماخت له (الماساة اليونانية ) - ذلك أن جو الماساة : هو جو الصراع بين الإنسان والمقدر مع انتصار الآخير وهو يتمثل أحسن تمثيل في مسرحيات ايسكيلوس وسوفة كليس ويوربيدس في اثبنا في القرن الخامس قبل المسبح ، وقد قضت المسيحية على الآدب الماساوي لان عذاب المسيحة بوادر الماساة عدت وأتي بالغفران (في تقديره) وكلما لاحث في المسيحة بوادر الماساة عدت خروجاً على الدين كازندقة المانوية الى تنكر انتصار المسيح أي انتصار مبدأ الخير على مبدأ الشر ، أو كالزندقة البلاجية التي تنكر الخطيئة الآولي ومن القصص التي تدور حوادثها في جو المأساة (الاخوة كرامازوف) لدوتستوفسكي ولا يتفق تدور حوادثها في جو المأساة (الاخوة كرامازوف) لدوتستوفسكي ولا يتفق جوها بين القصصين ومولي ديك الكانب الآمريكي هوفان مع الجو الفسكري جوها بين القصصين ومولي ديك الكانب الآمريكي هوفان مع الجو الفسكري المنظراد مع تقدم الإنسانية . ويعتقد همان أن كتابات فرويد بعث من جديد جو الماساة في تفسكير الإنسان المعاصر .

وعلى الرغم من أن التحليل النفسى يرى إلى تحسين حال المريض فإن فرويه كان أميل إلى التشاؤم منه إلى التفاؤل ، فهو يصرح بعدم وجود الدليل الكافي للحكم على حرورة إنهاء العلاج بالتحليل أما رأيه في قصور الإنسان دون الوصول إلى الكال فلم يستعده من المسيحية بل من دارون يتطور الانسان ابتداء من الحيوان ذى الخلية الواحدة هو الذي قضى عليه بالموت. وقد استعار فرويد من الحيوان ذى الخلية الواحدة هو الذي قضى عليه بالموت. وقد استعار فرويد من الماساة اليونانية المواقف والشبهات للتحدث عما يعترى النمو النفسي من عقيات (عقدة أو ديب) أو الصراع بين إله الحب وإله الموت والتنبؤ بانتصار الموت في للنهاية، وهؤ لاء الناقدون ينكرون على فرويد نظرته الضيقة إلى مفهوم الموت في فرويد نظرته الضيقة إلى مفهوم الموت في فرويد نظرته الضيقة إلى مفهوم المحلاء الأفلاء الأن فرويد ينكر الاستقلال الروحى ويعد الحالات النفسية العليا المحلاء القعرى والحب الصوف بجرد تحويلات وأقنعة للغريزة الجنسية .

#### الروحية الحديثة

إن محاولة دعاة الروحية الحديثة حين يستحضرون أدواج الموتى بهوا الكانوا مسلمين أم نصارى أم يهود أم بوزيون ، وقولهم بأن هذه الروح يعين صاحبها فى سعادة وهناء هى محاولة لتدمير مفهوم الدين، واستحفاف بالإدبان و شكو ين مفاه دينية جديدة تحاول أن تصور أن كل الموتى يذهبون فى حميد واحد وكلهم يشعرون بالسعادة حتى وإن كانوا وثنيين أو ملحدين وهذا مخالف تماماً مفهوم الآدبان المنزلة . إن الذي يقف وراء هذه الدعوى هى الصهيونية العالمية المدامة بكل أجهزتها وفى مقدمتها الماسونية التي تعمل على محو العصبيات الدينية والقومية ، لكى تتمكن من استخدام مخدوعى المسلمين والنصارى وغيرهم من أهل النحل على اختلافها فى خدمة أهدافها تحت ستار الانسانية التي تجمعهم جميعاً ولكى تمحو من وجه الارض كل عصبية فلا تبقى إلا عصبية اليود لدينهم وقوميتهم ، وعند ذلك يصبح العالم بأسره أمام اليود قطيعا من الأغنام لا تحمه جامعة ولا تر بطه رابطة يسوقونه إلى حيث يريدون .

إن من إخطر الخاطر دعوة ما يسمى بالانسانية والحقيقة الواحدة التي تكمن وراء الاديان كلما (ذلك أن تفسيرات الاديان فالعصور المختلفة قدغيرت كثيراً من الوجهة الحقيقية التي جاءت بها رسالات السهاء ) وهذه الدعوة تستهدف في حقيقة الامر إنحلال الامم والشعوب على اختلافها خدمة للصبيونية العالمية وحدها وقد وضح تماماً أن مجالس استحضار الارواح وسائط للتمويه والخداع ، وإن الارواح المستحضرة ليست بأرواح بشرية ، وإنما جن تكذب على الناس وتشككهم في دياناتهم بطريق غير مباشر ، ذلك أن الحقيقة كما يقول الاستطيع التصرف دون إذن بها فالاحاديث الصحيحة تدل على أن الروح بعد بعد الموت يتلقاها ملكان فتصعدان بها إلى السماء ، فيؤمران أن ينطلق بها إلى بعد الموت يتلقاها ملكان فتصعدان بها إلى السماء ، فيؤمران أن ينطلق بها إلى آخر الاجرف في عالم ما بعد الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها الموت تفعل ما تشاء بدون إذن رماولا سلطة لبشر على تلك الارواح يستحضوها

أو يستجوبها أو يسخرها لاستجواب الآخرين ، وبذلك يتأكد بطلان دعوى مستحضرى الأدواح بأن الأرواح التي تحضر في الجلسات هي أرواح موتي البشر ، فأرواح الموتي ليست حرة في تنقلاتها وتصرفاتها لأن أرواح البشر تسأل بعد الموت عن عقائدها وترى مقعدها من الجنة أو النار وتنعم أو تتعذب بنعم أو لذات خاصة بعالم البرزخ تختلف باختلاف درجات اليقين والايمان فكيف تكون تلك الأرواح المستحضرة أرواحاً بشرية ، إن استحضار الأرواح قسوالها عن المفيبات نوع من السكهاية ، وإن اعتاد الكهانة وتصديق أخبارها عرم في شرع الله تعالى بقوله على إلى أن عرافاً فسأله فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً).

إن مجالس استحضار الارواح الخالية من الايحاء والدخل إنما تحضرها أفراد من الجن فهي نوع من الكهانة وإن ما تقدمه من معلومات هو خليط من الصدق والكذب فلا يجوز تصديقها ولا اعتماد أخبارها ولا الاعتقاد بأنها أرواح موتى البشر .

ولا شك أن أعلام الصهيونية العالم تروج لهذه المفاهيم لقجعلها أداة تسقط الاعتبارات الدين والقومية في العالم فلا يبقى إلا عصبية اليهود لدينهم وقوميتهم فإن المؤمن الواعى يكتشف هذا التدليس ويتخذ من الإفرار بوجود أرواح بين ظهرانيا لا نشاهدها إدعما لإيمانه بالغيب الذي أخبر عنه رسول الله عليه كمالم الملائكة وعالم الجن وعالم الرزح أو ما بعد الموت.

#### الرو تارى

أهمت الأمحاث التي كتبت عن منظمة الرو تارى أن هدفها هو تحطيم العقائد الدينية العلمية جميعاً ، لخدمة البهودية ، وهو هدف وارد في موتوكولات صهيونية وغرض أساسي للحركة الماسوئية وانديتها . ويتحدد موقف الروتاري من الدين في إقراد هذه المنظمة باعتبار الدين مسألة غير ذات قيمة بالنسبة من الدين في إقراد هذه المنظمة بين الاعضاء وإنما تيار من الناس أصحاب التأثير

في الحياة العامة يستشمرون بطريقة علية أن الدين لا تأثيرًا. ، ويمحون من وقايمهُم كل توجيه من شأن أديانهم أن تحتم عليهم شيئًا تجاه الآخرين وتجعل وأبطة العمل المادية أفوى وأمتن ، والنتيجة الآخيرة لهذا الموقف توفير الحماية للا فلية الدينية في مجال الاعمال المهمة ، والقصد الخني هو حماية اليهود في مجال النشاط الافتصادي وتحرص نوادي الروتاري على تلقين أدحائها قائمة بالاديان الممترف بها لديها مع إعطائها قيمة متساوية فكاما أديان سواء أكانت بشرية أو منزله ) والقائمـــة حسب الرتيب الابجدي التي وضعتها المنظمة البوذية، المسيحية بكنائسها المختلفة ، البكونفوسبوسية ، الهندوكية ، البهودية ، الحمدية . الني لوضعه كغيره في قائمة الاديان البشرية وقد قامتالروبادي بالعمل على تقريب وجهات النظر بين اليهود وغيرهم ، وبحث مشكلة السلام وشروطه بين الشموب القاطنة في حوض البحر المتوسط، وقد أقام رامز الاتاس مع وفسورو بارز في جامعة غرناطة حواراً نشر حول فضية هامة هي , محاولة الذوبان في حضارة الغرب، . وتتحدث دراسة جمعية الإصلاح الاجتماعي في الكويت عن أن أندية الروتازي ليست إلا مؤسسات صهيونية ، ذلك أن اليهود لم يكتفوا بالماسونية السرية رغم أنها تتشكل بأشكال مختلفة في بلاد العالم وتبعاً لطبائع كل بلد ونظمه أقاموا هيئة أخرى منفصلة تؤدى بعض مهامهاتحت ستار الاخاء الإنسانى وسموها ( انديه الروتاري ) والغرض الظاهري هو النظر في الشئون الاجتماعية والاقتصادية بإلقاء المحاضرات ، أما الغرض الحقيقي فهو أن يمتزج اليهود بالشعوب الآخرى باسم الآخاء والودثم يحاول اليهودأن يصلوا عن هذا العاريق إلى جميع المعلومات التي تساعدهم في تحقيق أغراضهم اقتصادية كانت أم سياسية أم صناعية أو نشر عادات معينة تعين على التفسخ الاجتماعي وتمنع العادات والتقالية ، وزرع تقاليد وبدع جديدة باسم (الموصة) ، وقروالثورة على التقاليد

مرة أخرى ومواكبة مجتمعات لا يتفق مع مشاربنا ولا تسير مع أمويعتنا و تركيبها الاجتماعي والاعتقادي ومن ثم يذوب المسلون بالذات في عصره ويقادون الغير فيما يضر ولا ينفع ، ويربطهم بالقشور ويقطعهم عن الواجب ويحجبهم عن مودوثهم الثقافي وثقلهم الحضاري وهنا تذهب ريحهم .

### الهائية

تكشفت دخاتل البائية في مصر (مارس ١٩٧٢) وكان نموها من سيتان حِكُم مُعِتَوَى مِن القوى الغربية والماركسية ، فقد تنامت هذه النحلة الخطيرة خلال عقد الستينات ، كما تنامت الماركسية والبعثية والعلمانية وقد كشفت المحقيقات عن اعترافات مثيرة أدلى بها المنتمون[إلها، والهائية - كما يقول محمد فهمى هبد اللطيف ليست مجرد دعوة تتصل بالعقيدة الدينية كا يفهم بعض المنا رولكنهادعوى تنطوى على أغراض خبيثة من التحلل الاخلاقي والاجتماعي والتجلل القوى والوطى تحت شعار من الاوهام الإنسانية التي تستهوي بعض الضيفاء والمخدوعين وقد استغلت السياسة الاستعارية هذه الدعوة منذ ظهرت في منتهف القرن الماضي في إيران كما استغلتها الصهيونية فيما بعد ، واتخذوا منها أداة لانارة القلاقر والحلافات وإشاءة التحلل الاخلاقي والدبني وإزالة العصبية، الدينية والقومية ، حتى تكون الارض عمدة لاطماع الاستعار وأغراض الصيرنية وتعقيق غايتها باسم والانسانية ، التي تدعوا لها الهائية . ومذهب وصحدة الإنسان هو مذهب في السياسة يقابل مذهب و-دة الوجود عند المتطرفين من الصوفية وأسحاب الاعتقاد بالحلول فهم يسقطون التكاليف الدينية عن الإنسان ويعفونه عن التمسك بالمفاهيم أو التعاليم بعد أن يقطع الأودية السبعة التي خددوها لمسا يسمونه بالسياحة الروحية والوصول إلى الله وللولم :

إنه لا معنى للتكليف إذا ما انصل الانسان بالله ، ومن التناقض في كلام مؤلام النهائين المتظارم أن يكون الانسان مسلما أو مسيحياً أو يهودياً أو بوذياً في مؤلون أن هذه الاديان قد مضى زمانها وأن الالبزام والتدين بهذه الاديان

هو الذي أثار التعصب وصنع العداوة بين الناس ، على أنهم يقولون في تقس الوقت يجب أن يكون هناك الإنسان البائي فقط ، ثم هم يتمثلون بآيات القرآن والانجيل والتوراة وبما يزيد في الريبة أنهم يختفون دائماً خلف مذهب الجماعة التي ينفثون سمومهم في أوساطها ويخدعونها عن حقيقة إدعوتهم ومآربهم ولقد أحاطت الربية تلك الدعوة البهائية منذ أن نادى بها في طهران رجل اسمه ميرزا على عام ١٨٤٤ وقد تصدى العلماء والحكام لهذا الرجل فقتل وصلب وذبح عدد من اتباعه ، ثم خلفة على الدعوة النائب بهاء الدين عام ١٨٦٢ ولقد صارت الدعوة البهائية أداة في بد الاستمار وفي خدمة الصهبونية على عهد عباس عبد البهاء الذي تولى أمر هذه الدعوة وأقام في عكا ، في الوقت الذي كانت تركز فيه الصهبونية أطماعها على فلسطين وتحاول أن تصل إلى هذه الأطاع بثيء من الوسائل بعد أن رفض السلطان عبد الحيد مطلبهم فمكان البهاء داعيه الانجليز ثم اليهود .

#### الفرعونية

كانت الفكرة الفرعونية من الغموض إلى الحد الذي جعل من الصعب شرحها وقد قضت على من عملوا بها فتخطوها (نجيب محفوظ وسلامه موسى وهيكل وعنان) إلى اتجاهات أخرى، وقد بدأ أن التوفيق بين الإسلام والفرعونية أو بين العروبة والفرعونية هي محاولة عقيمة . ولقد تبين من هراجعات الأحياء أن فرعون رمز لنوع من الحكومات الاستبداديه البائدة فالفرعونية نوع من النظم الى ينهض عليها الحكم الاستبدادي الجائر ، هذا النظام يقترن بما يتفق من الأوضاع الاجتماعية والصور الفعلية التي تبرز الظلم وتستطيب الخنوع وتساعد على الترفيه عن الطبقة المحدودة الحاكمة التي تستند إلى ما تخترعه من أسانيد الحقوق المقدسة ، ولا يحد المصرى المشوق للحياة الصحيحة في شعار الفرعونية من قوة الدفع إلى الحريه والمساواة ما يجد المسلم في كلة الإسلام ، ومع انفتاح كل قبر الظلم الاجتماعي والتخلف العقلي ( محب الذين الخطيب ) .

#### الأشربولوجيا

هذا العلم ينطوى على مؤامرة خطيرة تمسك الصهيونية التلمودية بخيوطها من أجل تحقيق أهداف خطيرة ، وقد كشف هذا الد كتور زيدان عبد الباقى الأخبار ( ١٩٧٧/١١/٣ ) حين قال: ليس لملاء علم الإنسان (الآثر بولوجيا ) أن يحتجوا على تقرير عالم النفس الاجتماعى يبلز الذى يؤكد وجود تعارض بأين قضايا البحث الآثر بولوجي والآحلاق أو على حكمه على الآثر بولوجية بالاستقراطية العلمية اللاخلاقية للأسباب التي أوضها هذا العالم السكبير ، إن عليهم أن يسلموا بها ، وذلك أن الطريقة في البحث الآثر بولوجي القائم على الملاحظة الشخصية يعتمد على الانطباعات الذائية وكل ما هو ذاتي وليس بموضوعي . علما بأن الأثر بولوجيا قد نشأت بتشجيع ورعاية ذاتي وليس بموضوعي . علما بأن الأثر بولوجيا لايقرها قانون الأخلاق كما يؤكد زاعم العمل على الرضي بها وهذه الآثر بولوجيا لايقرها قانون الأخلاق كما يؤكد ذلك علم الاجتماع . إن حركة التحرر والاستقلال جعلت من الاستعار ذلك علم الاجوث الآثر بولوجية عير مربحة ، ومن ثم كف الاستعار على تمويل البحوث الآثر بولوجية و مالتالي فلا يجوز المجامعات أن تحل محل الاستعار في تمويل البحوث الآثر بولوجية و مالتالي فلا يجوز المجامعات أن تحل محل الاستعار في تمويل الآثر ولوجية .

#### التطور

ناموس التطور من طبيعة الحياة ولكنه ليس ناموسا مستقلا، ولكنه مرتبط بنظام الثوابت والمتغيرات، ومن هنا كان فساد فكرة التطور المطلق الذى قالت به الفلسفات المادية، ولما كان النظام الرباني في العقيدة ثابتاً ومرتبطا بالاخلاق بما يعنى ثباتها فإن فكرة التطور في الدين والاخلاق فكرة فاسدة بالنسبة للإسلام ومعنى التطور في الفكر أنه ليس هناك قضية ثابتة وأن جميع القضايا الفكرية متطورة ومتغيرة، وهذا التطور قد لاينتهي عند حد، وإذن فهاك النسبية باستمرار، وهناك النسبية المطلقة، وهناك أيضاً الخطأ المستمر، ما دمنا نقول بالنسبية والتطور فليس هناك الثبات،

والمذاهب والايدلوجيات البشرية لعجرها عن الإحاطة بالعصور والبيئات و مو ما لا يحيط به إلا الدين الرباني وحده — فهى في حاجة إلى تطور وتغيير دائم ، لا بهاسرعان ما يصيبها العطب إزاء متغيرات الحياة والزمن ، ومن هنا ظهر فساد إدخال فكره التطور في الدين الحق ، وإن الحقائق الدينية لا تتغير بتغير الاهواء والعواطف ، أو العصور والبيئات .

ومن هنا فلا بد من فهم القانون الآساسي للحركة والتطور ، وهو قانون مترابط بين عنصر الثبات وعنصر الحركة ، بين القيم الموروثة والقيم المكتسبة ، بين الثبات والتغيير ، وعلينا أن نحترس من ارتفاع صيحة التغيير المندفعة التي تحاول القضاء على الجوهر الثابث أو اتهام هذا الثبات مالجمود والمحافظة ، ولا بد من الحرص على الجوهر القائم الدائم .

# الأسطورة

نظرية فريز صاحب علم مقارنات الآديان قامت على أساس أن الدين قد تطرو من عبادة الآب ، إلى عبادة الطوطم ، إلى عبادة قوى الطبيعة ، إلى عبادة الآفلاك ، إلى عبادة الأصنام ثم وصل إلى عبادة الله الواحد الآحد .

ومعنى هذه النظرية : أن الدين من صنع البشر وأنه ليس منزلا من عند الله ولا هو فطرة فى القلب ، قالت النظرية أن الإنسان هو الذى خلق ، وأن الله (جل وعلا عما يقولون علوا كبيرا) من ابتداع العقل البشرى .

ولا يعترف الإسلام بأى نظرية عن تطور الاديان ، وينكر إنكاراً باتاً النظرية القائلة بأن البشرية مرت بثلاثة أدوار :

( الخرافة ــ التدوين ــ العلم ) .

كما ينسكر النظرية الاسطورية الطمطومية عن نشوء الاديان الى تدعى

أن الابن أراد الاعتداء جنسياً على أمه فنمه أبوه فقتله فتقدم فنشأت المحرمات وإن فسكرة الالوهية بدأت بعبادة الحجر والحيوان والإنسان ثم العلم .

وقد قرر القرآن أن الإسلام ابتدأ ببداية البشر وكانوا لايحيدون عن التوحيد ، ثم حدثت انحرافات بتقديس بعض الأشياء ثم نسوا بمرود الزمن أن هذه بجرد واسطة فعبدوها من دون الله .

٧ ـ والاسطورة فى اللغة هى الاكذوبة والاساطير هى الاباطيل في السميه بالخرافات وفى التنزيل (إن هذا إلا أساطير الاولين) وواحد الاساطير أسطار واسطر واسطور ، وقد نشأت الاساطير فى زمن متأخر من حياة الإنسان وكانت كلها تدور حول الآلهة فى الاساطير الدينية ، وهى القصص التى كان يرويها الكهنة فى طقوسهم فى المعابد وعن معارفهم فى الكون وما يبدو للناس من ظواهر وخوارق .

وفى تاج المروس هى الأباطيل وقد كانت شائعة بين العرب وقد وردت فى القرآن تسع مرات وكلها تدل على أنها القصص ، وكان المشركون إذا سمعوا شيئا من القصص الواردة فى القرآن قالوا : إن هذا إلا أساطير الأولين ، أما كلمة خرافة وجميعها خرافات فقد أطلقها العرب على الحديث المستملح من الكذب والعرب الذين فسبوا بناء تدمر إلى الجن لم ينسبوا بناء الأهرام إليهم مع أن الأهرام أحق أن تنسب إلى الجن لغرابة بنائها وضخامتها ولكن العرب جاءوا إلى مصر بعد الإسلام بعد أن وضح تفكيرهم بالرسالة السامية وغربت عن عقولهم الخرافات .

وكان من حسن حظ الإسلام أن بدأ تاريخه مكتوبا ، أو مرويا رواية تقرب من أن تكون مكتوبة ، ثم جاء الإسلام بالعلم والحث عن التفكير فقل نسرب الخرافة إليه حتى أن أسلافنا لما رأوا عدداً من المبالغات في ثنايا التاريخ الديني والسياسي والثقافي سموها مالإسرائيليات إذ جرموا أنها من صنع بني إسرائيل اليهود في محاولة م تشويه الإسلام .

ولقد كان أعظم تحول حققه الإسلام هو الانتقال من الخرافة والاسطورة إلى الواقع وذلك بالامتناع عن تضحية الكائن الحي إزاء أسطورة فيضان النيل بإلقاء فتاة وكان البديل إلقاء رسالة عمر بن الخطاب التي تقرو أن النيل يقبض من عند الله .

وقد عرفت الآداب غير العربية ألوانا غالية فى الخرافة أمثال الالياذة الإغربقية ،والشاهانامه الفارسية والرمايانا الهندية والاساطير المصرية ، وتتميز الاسطورة الإغريقية بأنها تقوم على الجرأة فى الإنطلاق من الصوابط وتجمع الاساطير الإغريقية إلى تعدد الآلهة حماقات البشر المنسوبة إلى الآلهة وشهواتها ونزواتها وهى تتمثل فى عبادة الطبيعة وعبادة الاجساد .

#### الوجودية

طرحت المذاهب المادية الغربية فى أفق الفكر الإسلامى عشرات من المفاهيم والدعوات، من أخطرها مذهب الوجودية ، الذى ظهر فى الفكر الغربى على أثر سقوط فرنسا تحت سنابك الألمان وتهدم كيانها الاجتهاعى ومن ثم فهى دعوة لتأكيد الذاتية باسلوب مادى ، ومن ثم فهى ليست دعوة طبيعية فى مرحلة طبيعية من مراحل الحياة الاجتماعية ولذلك فهى فلسفة مرحلية لا يمكن أن تعيش ، ولا يمكن أن تنقل إلى مجتمح آخر ، وهى فى ضوء الإسلام دعوة إلى هدم عقيدة الالتزام الأخلاقي والمسئولية الفردية ، وتحريض على الانفلات من القيود والإنطلاق من الغرائر حيث تبرر الوجودية الانحراف بدعوى الحرية ، وتغضى عن القيم الأساسية وتطلق عنان الأنانية والأباحية وترسى كل وسائل الإغراء في طريق الانسان ، فضلا عن أنها تؤله ذات الانسان وتفلسف انحرافه وتعفيه من آية التزامات خارجية فى وقت نقلل فيه عبء المسئولية ، ولانذهب الفلسفة الوجودية الى دراسة الانسان من جميع جوانبه فتقدم له منهجاً كاملا ، واحكها تعلى أن ينطلق الانسان منها وينتهى إليها وهى - كما يقول الاستاذ غارى التوبة - من شان الذات الفردية إلى حد المرض وتجعلها الحقيقة الوحيدة التي يجب أن ينطلق الانسان منها وينتهى إليها وهى - كما يقول الاستاذ غارى التوبة -

لا تمثل حلا بالنسبة لمشاكل الإنسان، وفي ضوء الإنسان يتعارض مفهوم الفردية الانانية الوجودية مع مفهوم الإسلام الجامع الذي يرسم متهجاً جامعاً للإنسان فرداً ومرتبطا بالمجتمع. ومن فساد منهج الوجودية إلغاء التراث الإسلامي وإهمال القيم الاساسية التي جاء بها الدين، ولقد واجهت الوجودية المجتمع الغربي بحلول فاسدة لم تستطع أن تحقق شيئاً، ونجربه الوجودية في مطروحاتها وتطبيقاتها تدل على إنهيار حضارة الغرب وفشل فلسفاته، وحضارته في تأمين الاستقرار والاطمئان للمجتمع، وحاجة الإنسانية إلى مصدر آخر، أكثر تكاملا وليس هذا سوى الاسللم العظيم الذي يقدم الوسيلة الحقيقية للفرد والمجتمع جميعاً حيث يقدم الموازنة بين عنصرى الانسان الفردي والجاعي.

ولقد ذهب الكتاب الوجوديون كل مذهب فى تلقين الناس فلسفتهم ، والحديث عن مشاكل الانسان وإن حلها يأتى عن طريق الحرية الوجودية وقد ثبت أن ما تقدمه الوجودية هو محاولة فاشلة لانقاذ الانسان من أزمته الحقيقية لانها تصدر عن مفهوم مادى بيها أن الحل الحقيقي لمشكلة الانسان إنما نتمثل فى الجمع بين القيم المادية والقيم الروحية ، وأن أزمته ومأساته فى الفصل بينهما ، وهو فصل عرفته الفلسفات الغربية واليونانية منذ وقت بعيد ، هذا الفصل من شأنه أن يعلى جانب المادة وفقدان جانب الروح والمعنويات ومن ثم تبرز صبحات الضياع والعبث والتمرد والغثيان ، والعدم، ولا سبيل إلى إعادة الانسان إلى طبيعته ، إلا بتأكيد وحدة الذات الانسانية الجامعة بين المادة والروح .

ويرى الدكتور عماد الدين خليل أن مشكلة الانسان الخالدة هى البحث ص الخلود ، والتوازن بين جانبى المادة والروح ولقد حل الاسلام مذه المشكلة ، فقد جاء الاسلام للإنسان بالخلود عندما علمه أنه على موعد مع الله وأنه سوف يبعث بعد موته ليحاسب على مدى فاعليته في الحياة الدنيا .

( وإن ليس للإنسان إلا ماسعي وإن سعيه سـوف يوى ثم يجزأه الجزاء الاوفى ) كما قدم التجرية الوجوديه السكبرى وهي تجربه التوازن بين القيم الروحية والقيم المادية التي بدونها لايتوحد الانسان مع ذاته ويحقق وجوده ويتخلص من عذاب التمزق والازدواج ، ولما كان التمزق مصدره اليأس من الغيب والخلود ومدافعة المصير المحتوم الذي يننظر الجميع دون جدوى ، فقد حل الاسلام له هـذه الازمة ، وهي الازمة التي يقاسيهـا الانسان البعيد عن الله . ويرى الدكتور عماد الدين خليل أن القاعدة التي تنطلق منها الوجودية قاعدة مادية ، تقوم على إغفال العامل الروحي في كيان الفرد وتحويل الانسان إلى إنسان مادى . ولا يقضى على التناقصات الداخلية في الذات الانسابية إلاشيء واحد ، هو توحيد عصرى الروح والمادة ، غير أن الوجودية أنكرت القم الروحية وشوهت الانسان . والقضية الآخرى التي تواجه الانسان بالتحدي هو الموقف من الموت ، والوجودية بناء على انكارها لله تعالى لاتعترف بوجود بعث وجزاء عن سعى الانسان في حياته الدنيا ومن ثم في تطبع نفسية الانسان بطابع الخوف ، وتكون مصدراً للقلق ، ولا شك أن الفصل بين القيم الروحية والقيم المادية يصيب الانسان بالتناقض الداخلي والازدواج النفسي ، وهكذا كلما ساد الظلام يلمع الاسلام دائما بإعجازه ليحدد للإنسان معالم الطريق : ذلك أن الاسلام أنزل وتكامل ليكون المقيدة الآخيرة للبشرية دونما تناقض مع طبيعتها الاصلية من جهة ودونما تجاهل لعناصر ماساتها من جهة أخرى . وقد أقام التوازن دونما طغيان قيمة على قيمة ؛ ذلك لأن الانسان بفطرته الاصلية متوازن واكن الظروف التاريخية المادية المنحرفة هي التي مزقته داخليا بين أخطاء معالجات أرسطو وأفلاطون من ناحيةومحاولات الروسية الشرقية من ناحية أخرى ، فالاسلام يستخدم عنصرى الفكر والنفس الوصول إلى مدفه ، وبذلك يقضى على التناتض الداخلي أو التمزق بين الروح والمادة . . وبالنسبة للموت فهوايقدم فكرة البعث والجزاء كركن أساسي من عفيدته وقد وضعها على أسس منطقية ونفسية عيقة الجذور فى كيان الانسان

بل إنه جعلها أساس السلوك الاخلاقي في الحياة الدنيا وبهذا قضى على اليأس من الفناء وأبعد شبح العدم عن مصير الإنسان، والإيمان بحقيقة البعث والجزاء لايقضى على يأس الإنسان وتخوفه من المصير المظلم فحسب، وإنها يمنحه قوة نفسية خارقة يستطيع بها أن يغزو الكون ويحقق المعجزات، أما فسكرة العدم التي تثيرها الوجودية فترتبط بها أفكار اللاجدوى وضياع الجمد الإنساني وهذه الإخطار تدفع الإنسان أما إلى اليأس التام أو الانتحار،

(۲) ويرى كثير من الباحثين أن مذهب الوجودية هو من الإخطار التي داهمت بها اليهودية التلبودية الفكر البشرى الذي ابتدعه سارتو في فرنسا ودعابه إلى التلبية المطلقة لرغبات النفس حيث ينمى من ضمائر الناس شعورهم بالألم، فقد استغل هذا المذهب الخطير شغف الإنسان بالحرية. فنادى بها للصوص والفجار والملحدين وروج لها في صور مختلفة عر العصور والازمان حتى رأى الناس اليوم قراصنة السموم محملون اسم الحرية ويستبيحون أقوات الشعوب وأعراضها ويقول دكتور عامر النجار أن الوجودية الملحدة أخطر صور الإلحاد في عالمنا المعاصر وهي تعرض فكرها بأساليب جذابة خادعة وتدعو الإنسان إلى التحرر من كل قيد أو ارتباط وتعطم كل القيم والفضائل.

# الاجتماع والعلوم الاجتماعية

طرحت الفلسفة المادية مفهوماً مفصلا للعلوم الاجتماعية ينفصل فيه الجانب المادى عن الجانب الروحى ، ويبرز فيه الجانب المادى ويختنى الجانب الروحى تماماً ، وقد يكون هذا نتاج تطور الفكر الغربي بعد انفصاله عن المسيحية ولكن طرح هذه المفاهم في أفق الفكر الإسلامي الجامع بين المادة والروح من شأنه أن يحدث إثارا خطيرة ، وهذا يعني الاختلاف العميق بين الثقافات الغربية والثقافة الإسلامية ، أما في بجال العلوم المادية فإنه لا خلاف عليها لانها من جهد البشرية كلها .

أما بالنسبة للعلوم الإنسانية فإن الامر يختلف لانها تدخل في تكوين

الوجدان وأركان بناء الشخصية ـ وتهمين على توجيه الفكر والسلوك في الإنسان، ولذلك يمكن تلوينها وصبغها بما يتفق مع الميول والأهواء.

ويقول الدكتور عبد الفتاح بركة : إنه من الخطأ البين أن تنظر إلى هذه العلوم الإنسانية نظرتنا إلى العلوم المادية من حيث كونها علوما مشتركة صالحة للتطبيق في كل زمان وفي كل مكان وفي كل مجتمع فإن تاريخ أمة ماليس هو تاريخ أمة أخرى، وليس مناط افتخارها واعتزازها نفس الشيء كما أنه من الخطأ البين أن يدعى أنه يمكن الاستغناء محقائق العلوم المادية عن تلك العلوم الانسانية أو إخضاع العلوم الإنسانية لحقائق العلوم الماديه ، ديرى الدكتود بركة أنّ قضية العاوم الإنسانية بما فيها علم الاجتماع قضية من أخطر القضايا خاصة بالنسبة لمجتمعنا الإسلامي من حيث أن التعارض فيما بينها وبين المجتمعات الغربية في الاسس والمبادىء التي ينتمي علمها التصور العام للكون والحياة والوجود تعارض لا يسهل التقريب فيه وأن علم الاجتماع الذي يسود اليوم والذي تتدارسه في معاهدنا وجامعاننا علم مبنى على أسس ومبادى. قوامها التصور الغربي الذي مختلف اختلافا كاملا عن التصور الإسلامي للكون والوجود . ويرى الدكتور محمد المبارك أن هـذا التصور الغربي لعلم الاجتماع في الغرب محصر الوجود كله في الإنسان والطبيعة ويرى أنه جزء منها ونوع من أنواعها ، وأن الطبيعة وجدت نفسها هكذا من غير موجه لها وأن العقل وحده طريق معرفة الحقائق وليس ثمة طريق آخر وليست المثل الاخلاقية والمفاهيم الحقوقية إلا وقائع أو حوادث كالحوادث الطبيعية نشأت وتطورت فهى غير ثابتة ، والإنسان نفسه إنما هو حيوان اجتماعي مفكر فحسب وليست النفس الانسانية إلا مجموعة من الغرائر . هـذه الحلفية العقائدية مشتركة بين معظم الاتجاهات المذهبية الحادية وغير الحادية ، وأن حاولت الالتفاف بأثواب عليية محايدة لتبدو بعيدة عن سبق التأثر مذه الاتمامات ولكن هذه الخلقية العقائدية تبدو من خلال الجزئيات

والمسائل كقضايا مسلمة وحقائق مصطلح عليها غير قابلة للشك والمناقشة .

ومن الواضح البين إن هذه الخلقية العقائدية الغربية نقف على طرق التباين مع مالدى المسلمين والعالم الإسلامى بعامه من نظرة إلى السكون والوجود وأن العلوم المادية تختلف عن العلوم الإنسانية وأن ما يقرره الغرب بشأن مفهوم العلوم المادية لا يتفق مع نظرتنا نحن المسلمين.

يقول دكتور بركة : وعلم الاجتماع كغيره من العلوم الإنسانية متأثر بفكرة الباحث ومذهبه واتجاهه وإنه لا يمكن أن يتخلص الباحث من معارفه وعقائده السابقة إلا في القليل النادر الذي ينبني على كون هذه العقائد نفسها تتطلب منه الحياة والنزاهة والتجرد وهو مالا يوجد في المذاهب الغربية رغم كثرة الدعاوي وارتفاع أصواتها . هذا النموذج هو (أوجست كونت) الذي يعزى إليه علم الاجتماع الحديث فعلى الرغم من أنه سبق بكثير من الجهود الجهدة فإن هذه العملية نفسها قد لبثت ثوباً معيناً بسبب اتجاهه الخاص في إنشاء هذا العلم.

لقد انطلق في إنشاء علم الاجتماع من منطاق رغبته في إصلاح المجتمع وتخليصه من موامل الاضطراب والتناقض ولقد رأى أن السبب الرئيسي في فساد المجتمع يرجع إلى فساد الاخلاق وأن فساد الاخلاق يرجع إلى فساد الفكر واضطراب طرق الفهم ، وفساد الاخلاق أدى إلى فساد شامل في مختلف أنواحى المجتمع وإقامة منهجه على المنهج الوضعى وإلغاء المنهج الغيبي الديني وانتهي إلى قانون أسماه قانون الاحوال الشلائة وجعله قانوناً عاماً للتطور الاجتماعي (1) الفهم المديني (7) الفهم الميتافزيقي (7) الفهم الوضعي . ويقصد أوجست كونت بالطريقة الوضعية أن يفهم الظاهرة بنسبتها إلى سببها المباشر وإلى القانون الذي تخضع له كأن يفهم ظاهرة النمو في النبات على النحو الذي يشرحه علماء النبات اللائن عام الله كتور على إعبد الواحد وافى : إن قانون الحالات الثلاث ظاهر البطلان من مدة وجود : وإن المنهجين الاوليين يعتربهما الفساد والحلل وذلك واجع إلى الدين والقرى الغيبية عنده وهو يختلف جملة و تفصيلا عن تصور الإسلام و تصور المسلمين ولقد أخطا علم الاجتماع الغربي في محاولة عن تصور الإسلام و تصور المسلمين ولقد أخطا علم الاجتماع الغربي في محاولة

التخلص من المعوقات التي كان تحبط بهذا العلم في نشأته في الغرب وعلينا أن تعترس من أخذ قضاما العلم من معاهد البحث الغربي باعتبادها حقائق مسلمة ، لأن ذلك سوف بترك أثره غير الماشر في نفوس طلابنا وناشئينا ماعتبار أن الأسس والمباديء التي بني عليها مبادي. مسلمة مع أنها تتعارض مع مبادئنا وأسسنا ، وهنا يقع التمزق المفتعل بين العقيدة والعلم عما ليس له وجود في تاريخنا ولا في تراثنا ومما لاينبغي أن يترك له محل في حياتنا العلمية الحاضره أو مستقبلها المنتظر . والمبدأ العلمي الذي تخضع له التجرد والنزاهة وطلب الحق والحقيقة من أجل الحق والحقيقة دون غرض أو ميـــل أو هوى ، ولا بمـكن أن يقال أن الباحث المسلم حــــين يبحث في العلوم الإنسانية يكون ملونا لعقدته ودينـــــه لأن مبادئ عقيدته ودينه لا تفترق أو تخالف تلك المبادي. العلمية العنرورية لنزامة البحث وسلامة النتامج فإذا انحرف الباحث في بحثه لغرض أو هوى فليس ذلك راجعا إلى مبادىء دينه ، وإنما يكون راجعاً إلى انحرافه عن مبادى. دينه وعقيدته . أن العلوم جميعاً مادية وإنسانية يمكن أن تكون علوما هامة لاتختلف فيها الشموب والإجناس لولا ما يعترى العلوم الإنسانية من هذه المعوقات التي تفرضها عليها الاهواء واللباديء التي لايتفق مع طبيعة الملم . وقد استوفى ابن خلدون الاسس والمبادى. الضروية لنزاهة العلم وتجرده والباحثين الذين يويدون أن يفرضوا مبادئهم الفلسفية واتجاهأتهم المذهبية على تفسير الظواهر والواقعات الاجتماعية ويريدون أن يتصيدوا العلمي الصحيح.

(7)

وقد ذهب الباحثون المسلمون في الغرب إلى عاولة في الاصالة من أجل وضع نظرة إسلامية أصيلة لعلم الاجتماع ركزت على العناصر الآيية :

أولا: أن ملاع إحركة التغيير الاجتماعي التي يحتاج إليها الامة الإسلامية في حاضرها لابد أن إنكون إيجابية مؤثرة وليست سلبية الطوائية .

ثانياً: تثبيت التوحيد ليس كعقيدة فحسب ولكن كحقيقة علمية يسهل اثباتها . حيث يعانى المسلمون اليوم مشكلة عارسة علوم ترتكز على تجاهل المعتقدات الإسلامية ، وعليهم أن يبرهيوا على أن العلوم الاجتماعية الإسلامية ترتكر على أسس ثابتة وحقائق مثبتة عقلياً ومنطقيا في حين أن العلوم الاجتماعية ترتكز على فرضيات لم يسبق لها أن نوقشت عقلياً ومنطقياً .

ثالثاً: تفسير التاريخ: تفسيرا مرتبطا بمبادى. (سنة الله في السكون) وليس مجرد أحداث متنالية بلا أهداف. ويؤدى هذا الفهم أو هذا التفسير إلى تزويد العالم الاجتماعي الإسلامي بما يفتقر إليه من فهم للأفكار والمشكلات المعاصرة العالمية.

رابعاً: أن سعى الاقطار الإسلامية وراء التطور التكنولوجي مهما كان الثمن قد جعلت العلوم الاجتماعية عاجزة عن معالجتها لمشكلات المجتمع الخلقية والروحية وما يسود المجتمعات الإسلامية من تقبل صامت لانتشار الكحول والجريمة والترف والمخدرات والشذوذ الجنسي وغير ذلك .

خامساً: على الباحث الاسلام مواجهة العلوم الاجتماعية غير الملتزمة بالقيم ، مؤكداً أن المجتمع لا يمكن أن يدرس دراسة موضوعية تحت ذلك الشعار وأن الحل للمشكلة هو العلوم الاجتماعية الملتزمة بالقيم واعتبارها المنطلق الفكرى للبحث .

سادساً : قاعدة الانسجام هي المنطلق الحقيق التفاعل الاسلامي مع المجتمع .

- (١) الاصل : الاباحة مالم يود نص أو تحريم .
  - ( ٢ ) الضرورات تبيح المحظورات بقدر .
- (٣) مستولية المسلم: فردية وجماعية نحو خالقه

- (ع) مسئولية الفرد بنسبة قدراته وأعماله مرتبطة بأهدافه .
  - ( ٥ )كل عمل المسلم حلال إلا إذا لم يقصد به وجة الله .
- ( ٦ ) الروح الاسلامية تعتمد علىالاعتدال والانسجام والوافعية والتكامل
  - ( v ) قدم القرآن للمسلمين القدوة الحسنة في شخص رسول الله :
- ( ٨ ) الاحتفاظ بالذات الانسانية والطهر والنمو وهي معقوقات الحياة الاسلامية للفرد .

سابعاً :على المسلمين في المجتمعات الغربية (١) التحررمن الالتحاق بالمجتمعات الكبرى (العزلة) ويجب عليهم الكبرى (العزلة) ويجب عليهم إبراز الكيان الاسلامية والشخصية الاسلامية وسط المجتمع الغربي بوفض سلمانه وقبول إبجابياته.

ثامناً: إن تعريف الشخصية: هو أن الشخصية الانسانية المنتجة لابد أن تكون إسلامية فالتفسير السيكولوجي الغربي قد أهمل التركيب الفطرى الروحي للإنسان عا سؤدي بلاشك إلى (لا إنسانيه) الانسان الة ثانوية بجانب مخترعات الانسان نفسه وحتمية التوازن في النفس الانسانية كشرط أساسي من شروط الفعالية والابجابية في الانسان.

# الباب السابع مقهوم المالام في النفافة والفكر

#### أولا:

# طابع الفكر الإسلامي

( الجامع بين الثوابت والمتغيرات )

وردت كلمة , فكر ، على صيغ مختلفة وفى مواضع مختلفة فى القرآن ، كما وردت : كلمات عقل ولب وصيغتهما فى مواضيع كثيرة .

- (١) التفكير في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنماد .
  - (٢) النظر في أصول النفس الإنسانية .
- (٣) النهى عن التقليد على شاكلة غير المؤمنين الذين يقدرون الحياة المادية وحدما والنهى عن الكبائر .

والتفكير هو استمال العمليات المنطقية والعقلية للحصول على المعارف سواء كان السلوك حسناً أم سيشاً. والتفكير هو الرجوع إلى النفس وإلى الكون لسبر أغواره حتى يعيش الإنسان محفوفا بهالة من نور ، همذه العقيدة التي يتمسك بها المؤمن حتى يحمى نفسه من أن تلعب به رياح التيارات المغرضة والموسوسة والضالة أو المغضوب عليها وعلى أصحابها ويستحيل أن يعيش الإنسان بدون نظرة شاملة إلى الكون ، وللعقيدة عليه نور مقصدها ربط الإنسان بنفسه لا بأن يتمزق الإنسان المسلم مثلما يتمزق في الغرب وقد أيقظ الإسلام الفكر الحي ليعمل العقل في كشف معجزة الخلق الكرى في الإنسان وفي الكون من حوله وكان محمد صلى الله عليه وسلم وخاتم النبيين والداعين إلى عبادة الله وحده والتفكير في خلقه .

والفكر الإنساني في القرآن الحكريم له خصائصه التائمة على أساس من :

- (١) الالتزام الإنساني العام .
- (٢) الاستجابة لنداء الفطرة والوحى ومن الخطأ أن تستعمل كلمة م ١٢ — تصحيح

(أيدلوجية) بدلا من كلمة (عقيدة) أو تستعمل كلمة (التزام) بدلا من كلمة (إيمان) في حين أن كلمة (إيمان) لها من العمق ما يسبر أغوار النفس، العقيدة مدخل لنوع من الاستقرار في النفس، هذا الاستقراد لا يحظى به الإنسان مالم يقيمه على العلم ولا ريب أن النوابط ألى وضعها القرآن المكريم على المجتمعات من شأنها ان تنقذ هذا المجتمع من جميع الأخطاء والانحوافات التي شهدها التاريخ والحضارات

#### $(\Upsilon)$

أبوز خصائص الفكر الإسلامي التي تميزه عن الفكر البشري :

- (١) نقدر المقل وربطه بالقلب ، والتفاء الروح بالمادة .
- (٢) احتمرام الشخصية الإنسانية في إطار العدل والحرية والرحمة.
  - (٣) الإيمان بالعلم والاعتماد على التجربة .
  - (٤) الاعتقاد بالجزاء والبعث وبقاء الروح بعدفناء البدن.
    - (٥) الجمع بين مصالح الدنيا والآخرة .

وإن الفكر الإسلامي قد تشكل وتكامل قبل الاتصال بالفلسفة الونانية وقد عارض ( الجود) الذي يزرى بقيمة العقل ويحط من كرامة الإنسان، و ( التقصب) للمذاهب البشرية و ( التقليد ) الذي يفرض النبعية ويقرو الفكر الاسلامي أن كل مايه ادم قوانين الكون ونواميس الوجود لايدوم و إن كل شيء يبدأ من نقطة ثابتة وينتهي إليها ( حركة في إطار الثوابت ) وإن كل شيء يبدأ صغيرا ثم ينمو ويتكامل.

#### **(m**)

واقد حاول الغزو الفكرى والتغريبي هدم الوحدة الفكرية بالقضاء على (مهج الحجاج الإسلامي) ومنذ قدوم اللورد كرومو إلى مصر ١٨٩٣ وقد أمكن الوصول إلى قلب الازهر (١٩٢٩) بالتأثير في البيان الإسلامي واللغة العربية ، فالبيان الإسلامي \_ كان ومازال \_ هو السلاح البناو في مواجهة حجج أصحاب الديانات وقد نقص منهج الدراسة في الازهر وتفلص بحيث لايسترجع الباحث الازهري النظر في كتب السلف الكبري وكل في ذلك محاولة القضاء على القدرة الذهنية في الهييز بين الصواب والخطأ في المناظرة ، مثل كتب الآمدي الذي يضع قاعدة في سطر واحد ثم ما محادل عنها في أربعين صفحة ، وهي الخاصية التي خافها المستشرقون والمبشرون لانها تحول دون وصول شبهانهم ، فكان وكدهم في القضاء عليها بمثابة إعدام لروح الازهر واستبقاء قشرة الازهر ليقطعوا الصلة بين المماصرين وبين تراث السلف . ولقد أعطوهم المذكرات وحالوا بينهم وبين الكتب الأصلة \_ لهدم القدرة الازهرية في الدفاع وقد هدمت ، فإن التعليم القائم يحول دون الانصال بكتب السلف مهدف إعجاز الازهريين عن النظر الإسلامي فكان التطوير بذلك عملا تغريبيا ،قصوداً ( الفكرة نقلناها من الدكتور سعاد جلال) .

(1)

يشاءل الفسكر الغربي في دهشة ، ويعجز عن الاقتناع في شأن الربط بين الدين والدنبا في المنهج الرباني ، ولغلبة المفهوم المادي عليه فهو يعجز عن الجمع بين الروح والمادة وبين الثبات والتطور ، وبين المصلحة العامة والخاصة ، ببنها استطاع الإسلام في منهجه الجامع إقرار التناقضات الاجتماعية الموجودة في الحياة واعتبارها كالسالب والموجب للتعاون والتكامل لاللصراع والافتعال حيث يعمل الإسلام على التوفيق بين هدف التناقضات لا على جحد أو نني أحدهما للآخر، وفي بعض الحالات يغلب أحدهما على الآر بصفة مؤقتة ، وبقدر العنرورة وذلك لإعادة التوازن وتحقيق التعاون الذي هو مبتغاه .

ولقد عاش الفكر الغوبي بين تيارين : تيار المنطق الشكلي المجرد لارسطى الذي يقوم على أساس أن كل ماني الوجـــود ( مادة وفكرا ) ثابنا

ثم انتقل منه مباشرة إلى تيار المنطق الجدلى الديالسكتى الهميجلى ، الذى يقوم على أساس أن كل فى ما فى الوجود ( مادة ــ وفسكرا ) فى تغيير مستمر بسبب ما يحمله فى محسواه من تناقض يؤدى إلى إنشاء وضع جــديد .

أما الفكر الإسلامى (استمداداً من القرآن الكريم) فإنه يجمع بين التيارين فيجمل الثابت بمثابة الدائرة ويجمل المتحرك فى داخل الدائرة ، ومن هنا كان الإسلام فى منهجه وفكره. أصول ثابته وتطبيقات متغيرة .

الثابت وهو الآلهى ــ والمتغير هو البشرى (أو ما يسمى اجتهادات الفقهاء) فى الافتصاد، فى الفقه، فى السياسة على أساس الجع بين الثبات والتغير مع الااتزام بأصول عامة وفتح باب الاجتهاد فى التفاصيل.

ويحقق هذا الفهم الاقرار بأنه لا تطور مطلق (الثوابت والمتغيرات) ولا ينفرد عنصر بنفسه (التكامل يين العناصر) والدين والدنيا والدين والدولة (الآلهي والبشري) والارادة الفردية والالنزام الاخلاق على أساس الاقرار بمفهوم التوحيد الخالص، والمبوة والوحي، والتحرر من مفهوم الخطيئة وأثاره في الادب والفن، وتفضيل الاخلاقية على الجمالية (وهذا أثره في الفن والادب) ويحول دون الصراع التطبيق بكل أشكاله.

(0)

يتمثل مفهوم لاسلام على هذا النحو .

(أولا) الجمع بين الروح والمادة .

(ثانياً) الجمع بين المصلحة العامة والمصلحة الخاصة .

( ثااثاً ) الجمع بين الثبات والتطور .

(١) إقرار الاسلام للتناقضات الاجماعية الموجودة فى الحياة واعتبارها كالسالب والموجب للتعاون والتكامل لا الصواع والاقتتال بل هى تقوم على نظرته الجامعة أساسا ( الثبات والتطور ــ الفرد والجاعة ــ الماديات

والروحيات ) ويعمل الاسلام على الابقاء على هذه التناقضات والتوفيق بينها ، وفى بعض الحالات تغلب إحداهما على الآحرى بصفة مؤقتة وبقدر الضرورة ، وذلك لاعادة التوازن وتحقيق التعاون الذي هو مبتغاه .

(٢) المنطق الشكلى المجرد الارسطى : يقوم على أساس أن ما فى الوجود ( مادة وفكر ) ثابتا .

(٣) المنطق الجدل الديالكيتي (هجل) ، يقوم على أساس أن كل مافي الوجود (إمادة وفكرا) في تغير مستمر إبسبب ما يحمله في محتواه من تناقض يؤدي إلى وضع شيء جديد .

# أما الاسلام فإنه يجمع "بين المنطقين الثابت (وبداخله المتحرك).

رابعاً ؛ هناك أصول ثابتة وتطبيقات متغيرة :

الثابت هو الالهى والمتغـــير هو البشرى (اجتهادات الفقهاء) فى الاقتصاد ــ فى الفقه ــ فى السياسة (الجمل بين الثبات والتغير ، الالتزام بأصول عامة وفتح باب الاجتهاد فى التفاصيل .

( استكملنا مفهومنا بما نقلناه من كتابات الدكتود شوقى الفنجرى )

(خامسا ) محاولة لفهم الظرية التكامل والتجزئة .

1 — وقف هيجل عند حد محدود ، ولم يستطع تجاوزه إلى الغاية والماديون يقفون عند حد الظاهر والمادى ولا يصلون إلى المعنوى ، نور البصر لم يتجاوزه إلى نور البصيرة ، عرفوا السنن الكونية ولم يتجاوزوها إلى صاحب السنين وصانع الوجود جلى جلاله .

الذين أخذوا أسلوب (العقلانية) أو أسلوب (الحدسية) أسلوباً لفهم الحياة عجزوا عن الوصول إلى الغاية .

الذين أخذوا أسلوب النجزئة وفقوا عند اليهودية التي اجتاحتها الفلسفة
 الاغريقية أو المسيحية التي احتاجتها مفاهيم الافلوطينية .

٤ — الذين وقفوا عند التصوف — أو العلم — أو الاعتزال ولم يكماو الطريق وكذلك الذين وقفوا عند الأدب أو السياسة أو النظرة الوطنية أو النظرة القومية ولم يكلموا الطريق ، الدين وقفوا عند أثار البيئةوالعصر ، ولم يكملوا الصورة بالتاريخ والعنصر الثابت الممتد في النفس الإنسانية والحياة .

النظرة الوطنية أو الإقليمية هي نظرة ناقصة من عدة جوات :

ا ـ ناقصة بحكم أنها نظرة إقليم من أقاليم كشيرة (جغرافيا) (الإمتداد الجغراف).

٢ - ناقصة من حيث أنها نظرة على مرحلة من التاريخ ( الامتداد التاريخي ) لقد حمل الإسلام أمانة (التكامل) مثلة في الابعاد المتعددة للفكرة الواحدة ولم يقصرها على النظرة المعاصرة أر البيئة المحدودة.

وهـذا هو الفارق بين فردية وانشطارية الفكر الغربي ( بشقيه ) وبين جماعية وتكامل الفـكر الإسلاى .

ومن هنا فإن نظرية الثوابت والثوابت والمتغيرات هي مفهوم إسلامي أصيل. ولن يستطيع الفكر الغربي أن يصحح مسيرته إلا إذا اعتنقها.

#### (7)

مناك اختلاف واسع بين الفكر الرباني ( الدين ) والفكر البشرى ( الآيدلوجية ) والإسلام يجمع بين الدين بمفهوم المقيدة والفكر بمفهوم التجارب العلمية لمفهوم الإسلام الجامع ، فني الإسلام ( تكامل الدين والعلم ) .

والحضارة الحديثة عجزت عن أن تعطى الإنسان المفهوم الجامع الرباني والاخلاق للحضارة فنشأت لقيطه شوهاء منقطعة الصلة بين الروح والماادة

الإنسان ثنائية ( منفصلة بين الروح والمادة ) وكذلك المجتمع والحضارة ، وقد اختارت دول الغرب وجهة نظر واحدة ، منفصلة عن الدين بمفهومه الرباني الجامع وهو ليس الدين الذي ثارت عليه أوربا ، فالدين الذي طاردته أوريا كان تفسيرات مختلطة ، ولذلك فقد أعاق التقدم العلمي والاجتماعي . يقول ميلر مروز : إن الدين يجب أن يظل ثابتاً في إصراره على إخضاع العالم الطبيعي والمادي للعالم الروحي وعلى إخضاع الزمني للايدي ويجب ألا يسلم قيد أثملة للدنيوي والمادي ، غير أنه ينبغي أن يعلم أن أهدافه تشمل توفير المعيشة الطبيعية والاجتماعية الحسنة الناس في هذه الحياة على الابدع الحركات السياسية والدينوية تحتكر الجهاد ضدالفقر والمرض والجهل بل يقوم هو بهذا الجهد فلست العناية بالحياة الآخرة تستلزم عدم الاكتراث بالحاجات الإنسانية في هذه الجياة . ولما كانت هناك حياة وراء هذه تصحح فيها أخطاء الحياة الدنيا فإن الذين سينعمون بها هم أولئك الذين وهبوا أنفسهم في هذه الحياة لإرادة الله في خدمة الإنسان وخدمة الإنسان جزء أساسي من خدمة الله وهي أمتن طريق ضوان الله في الدنيا والآخرة ، . إن الدين لا يـكافح التكنولوجيا . إن الإسلام لم يكن بالمقصود بالثورة عليه إبان النهضة الاوربية ، إنما الذي كان مقصوداً هو الدين الـكمنوتي الذي لم يكن هو الدين الإلهي ، وإنما كان ديناً مشوهاً تعرض له الإسلام بالرد والنقد قبل أن نثور عليه أوربا ، غير أن أوربا لم تكن على علم كامل بنظام الإسلام ولا يموقفه من الأديان السابقة عليه . إن المهمة الإنسانية: هي الاستخلاف عند الله جل شأنه في الأرض.

فالانسان مخاوق لله ، وليس كما يتصور بعض الفلسفات إن الله خلق العالم ولا يعلم عنه شيئاً ، معنى الخلافة دوام الصلة بينه وبين خالقه أو مستحلفه . من أهم عوامل ذلك أن الله أودع فيه علم (وعلم آدم الاسماء كلما) عجزت عنه العوالم الاخرى ، فالانسان بمقتضى هذا العلم مرتبط بالله وحده ، وفى نفس الوقت يختلف مهذه المسيرة عن الملائكة فضلا عن ميزات أخرى .

قد أعطى الإنسان ميزة على الملائكة : هى القدرة على عمران الارض والقدرة على الانصال بالله ، لقد عمرها ولم تفترسه وحوشها واستطاع أن نحترق باطنها ونجح في مهمته وذلل الله له كل شيء ، ومن الطبيعي في طريق مهمته أن لا يغلب الجانب المادي على الروحي ، ولا الروحي على المادي ، فإذا تغلب جانب على جانب خرج على الشكل الطبيعي للإنسان وخرج على أمانة الإنسان ورسالة استخلافه وتعليب المادي إنسلاخ عن الحلافة لله و تغلب الروحي الرنقاء على الملائكة وهروب من عمارة الارض . فالانجاه بالانسان إلى الروحية المالصة ليس هو الوضع الطبيعي والانجاه إلى المادية الحالصة انحراف عن مهمته .

# ( ثانيا ) مفهوم الإسلام الجامع

#### فى الفكر والثقافة

يختلف موقف الفلسفات والآيدلوجيات الغربية المعاصرة من الانسان عن موقف الاسلام فبينها تخضع الفلسفات الانسان لما يسمى بالعقل الكلى الذي يعمل في قلب العالم عند هيجل أو المادية التاريخية لماركس وانجلز، في تبدلات ظروف الانتاج أو بصفة عامة في خضوعه لعالم المادة نجد أن الاسلام يقف موقفا محتلفا فهو يقت إلى جانب الانسان في مواجهة العالم كما يقول الدكتور عماد الدين خليل و إن القرآن يتيح منذ البدء مركزاً ممتازأ كلدور البشرى على الارض فهو من جهه خليفة الله على الارض، والذي قدر له أن يصنع أحداثاً تاريخية بإرادته واختياره سلباً وإيجاباً:

[إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفوراً].

[ ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها ، قدأفلح من زكاها وقدخاب من دساها ] ، [ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ] .

كما أن كتلة السياوات والأرض قد سخرت لأداءمهمته هذه ، ومن ثم تجى. إرادته الحرة في صياغة الاحداث ، صدوراً عاقلا مديداً يخصع له كل ما بعده ،

ويشكل كما يشاء هو ، مع تأثره بطبيعة الحال بنواميسها وعلاقاتها المادية أو أبعادها وأحجامها ومساحاتها . ولكن الكلمة الآخيرة فى الصياغة تجىء دائماً على يدالانسان الفاعلة المتفننة القديرة ، أكثر من هذا فإن (القرآن) يصمد الموقف ويتجاوز بهكل ما من شأنه أن يحيطه بالغموض وعدم الوضع فتحسم المسالة بهذه الآية القاطعة:

[ ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير بمن خلقنا تفضيلا ] .

وهكذا يتبوأ الانسان مركزه المنطقى ، العادل فى الأرض سيداً للعاملين فهو يخضع ولا يخضع ، ويصوغ ولا يصاغ ، ويخطط وينفذ ، ولا يتخذ مجرد أداة لتنفيذ خطط الطبيعة ومتطلبات العلاقات المادية .

إن القرآن يضع الانسان في المصاف الذي أنولته منه المذاهب الوضعية درجات درجات وهو موقفه العادل الذي ينسجم وقدراته المعقدة المتنوعة المتشابكة، وقد مكنه من التغيير والتبديل بما يشاء هو لا بما تشاء قواعد المادة تحت قدميه .

#### (1)

لقد حاولت العلوم الانسانية الأوربية وصم الانسان ، واستنقاص معطياته فوصف بالحيوان تارة أوأنه خاضع لجبرية المجتمعات وأنه ليست له إرادة مستقلة ، ومن ثم فليس عليه التزام و مسئولية وأعلن سارتر أن الانسان مجرد نذوة تافهة وجاء أتباعه ليتحدثوا عن ، لاجدوى الانسان ، .

و من مراجعة نظرة الفكر الغربي عن الانسان يبدو منذ اللحظة الأولى تعارضها مع الفطرة فدعوة « نيتشه » إلى قتل العاجر أو المريض أو تركم يموت دون العمل على شفائه و إبادة الضعفاء هي من صميم المعارضة للفطرة ، وقد لقي نيتشه مصيراً مظلما غاية الظلام نتيجة دعوته إلى اعتمدها الاستعمار مبرراً لظلمه فقد عاش بحو عشرين عاماً وهو في جنون يكاد يكون مطبقاً ، إذ كان في الدور الاخير من السلفس ، وهو مرض لم يقعد جسمه فقط بل أمات ذهنه ، وقد مات

مغموراً لم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة حتى بعثه اليهود من بعد وقالوا : لقد رتبنا نجاحه كما رتبنا نجاح دارون وغيره.

كذاك فقد كان إبطال ( دستوفسكي ) شواذ ومرضى وجميسع أبطال ( فرويد ) شواذ ومرضى ، و كذبت التجربة قول فرويد بأن كظم الشهوة الجنسية يؤدى إلى اضطراب الشخصية ، و تبين فساد استغملال فرويد للأساطير و مخاصة ما أطلق عليه ( مركب أو ديب ) وهو أن الطفل يحب أمه حبا جنسيا و يحد لذ جنسية في الرضاع ، وكانت كتابات هافلوك اليس في الجنس والبغاء و دعوة ولز إلى كتابة التاريخ البشرى العام دعوة صهيونية ، ولقد روج سلامة موسى لهذه الآراء وعاش حياته كلما ينقل عن فرويد وماركس ، مايرضيه ويشني أحقاده لهدم قيم الإسلام عن الإنسان .

#### (4)

ويعارض الفكر الإسلام الفكر الغربي في قضية (التكامل والانشطارية) في مفهوم الإسلام أنه ما من جانب مادى إلا وله جانب روحي مكمل له فالنظافة والطهارة الظاهرية لا قيمة لها أن لم تكن هناك طهارة القلب ونقائه . والإعداد المادى بالعدد والاسلجة لابد أن يصحبه إعداد روحي بالفناء والتضحية ، والاعداد المادى له جانبه الآخر الكمي يكمل الكيني ومن ذلك جمال الوجوه الذي لا يكتمل إلا بجمال الخلق وفي ذلك قول الرسول صلى الله عليه وسلم (اللهم أحسنت خلق فأحسن خلق وحرم وجهي الرسول صلى الله عليه وسلم (اللهم أحسنت خلق فأحسن خلق وحرم وجهي وكلاهما ناقص أما نظرة الإسلام الكاملة فهي تجمع بين الثوابت والمتغيرات، وكلاهما ناقص أما نظرة الإسلام الكاملة فهي تجمع بين الثوابت والمتغيرات، وهي تجري حركة المتغيرات داخل إطار الثبات . وبعض الفلسفات تقول بسبق الماهية على الماهية على الماهية (الماركسية) ولكن الإسلام لايقر أحدهما ، ويرى أن كلاهما في نسق واحد لايسبق الآخر وإنما السلام لايقر أحدهما ، ويرى أن كلاهما في نسق واحد لايسبق الآخر والمقل والقلب والدنيا والآخرة .

والاسلوب الحسن فى الإسلام لايكنى ولـكن لابد معه صدق الإيمان وأخلاص النية : وحسن الآداء : ( ومن الناس من يعجبك قوله فى الحياة الدنيا ويشهد الله على مانى قلبه وهو ألد الخصام ) .

وفى الإسلام: حسن المدخل مع حسن المخرج . ( رب ادخلى مدخل صدق واخرجني مخرج صدق ) .

ويجمع الإسلام بين الواقعية والمثالية . ولا بد م العنصرين معاً في حالة تعادل ، وبنسبة صحيحة حتى تبقى الامة متماسكة فإذا غلبت الواقعية أصبحت طينة الامة جافة لانقبل التشكل وكلما اعتدلت نسبة المزج بينهما في أمة من الامم كان تقدمها أوضح وأسرع.

#### ( )

ولا يقر الإسلام فكرة العقلانية كأساس المعرفة ، أو الاعتماد على العقل البشرى وحده باعتبارة مصدراً المعرفة ، فهناك المعرفة الوجدانية أيضاً . فالعلم الذي وصل الإنسان إليه اليوم إيما وصل إليه بتقدير الله تبارك وتعالى وأن هذه المفاهيم موجودة في الكون منذ مثات السنين ولكن الله تبارك وتعالى كشفها للإنسان في الوقت المعلوم ، المستخدمها في صناعة التقدم والرفاهية . وقد مين الله تبارك وتعالى الإنسان عن سائر مخلوقاته بالعقل ومن هناكان العقل دور بارز في الحياة . أن العقل البشري لم يخترع هذه الاشياء أي أنه لم يوجدها في هذا الكون وإنما ذلك علم الله كشفه للإنسان ، والدليل أن العقل اليشري لم يخترع هذه الاشياء ولم يوجدها في الكون الولكن الله تبارك وتعالى كشف له هذه الاشياء ، أنها كانت موجودة منذ وقت بعيد ولكنها كانت فوق قدرة العقل البشري ، ثم كشف الله تبارك تعالى عنها للبشر وأعطاهم العلم الذي يمكنهم من استخدامها ومن الخطأ ما يدعيه رجال الفكر الغرق من نسبة هذه الكشوف إلى العقل والحقيقة هي نسبتها الله الفكر الغرق من فسبة هذه الكشوف إلى العقل والحقيقة هي فسبتها الله القد تبارك وتعانى ، وهذا من اخطر مفاهيم العاوم الغربية هي فسبة عطاء الله الله الطبيعة وغيرها رائكار فضل الله .

والمعتمدون على العقل البشرى، هم الماديون الذين لايمئلون مفهوم الإنسان الصحيح والذين ينهارون تماما عند أول صدمة يظهر فيها عجزهم عن تحقيق مايريدون وفشلهم فى تنفيذ ما يخططون.

ومن هنا علت نسب الانتحار والجنون بين الناس الذين يقصرون النظرة على عقولهم وأن اياس نوع من الحياة يعيشه الإنسان ذلك الذي يظن أنه قادر ومسيطر ثم يكتشف أنه لاشيء .

وقد أثبت كثير من العلماء المعاصرين ما قروه الاسلام قبل أربعة عشر قرنا من أن العقل البشرى قد عجز عن كشف الحقائق المجردة وأن استطاعته محدودة بالظواهر ، أما مجال الحقيقة ومكانها فهو جماع العقل والنفس وأن الانسان لا يمكنه الوصول إلى درجه النصج الكامل إلا إذا استحدم عقله مع قلبه .

(0)

إن التماس مفهوم الاسلام فى الثقافة والفكر من شأنه أن يغير النظرة المطروحة الآن فى المجتمع الاسلامى والمستمدة من المفاهيم الغربية وخاصة فى مجال الاقتصاد والادب والسياسة وفى العبارات المستعملة والاساليب وطريقة الحوار نفسه ، وبالنسبة أيضاً للإعلام الذين يعطى لهم التبريز بينها هم فى حكم المفهوم الاسلامى غير ذى أهلية . وهناك دعوة ملحة إلى تحذير المسلمين أن يخلطوا تصوراتهم القرآنية بالتصور الغربي البشرى لأنه يميل إلى الوثنية والاباحية والعلمانية ويقوم على الظن وماتهوى الانفس .

ولا ربب أن أخطر ما يواجه الامة الاسلامية للقضاء على ذاتيتها المنفردة هو خطر التبعية للفسكر الوافد سواء أكان شرقياً أم غربياً وتتجلى التبعية اليوم فى أننا نواجه أسلوبا للتربية قدمه (دموى) ومفهوم للنفس قدمه (فرويد) ومنهج للاجتماع قدمه (دوركايم) ومضمون للأخلاق قدمه لينى بريل وتصور للفن قدمه فلان ومكذا .

ومفهوم و النقدم ، فى الغرب مفهوم مادى صرف ، لايتوتف أمام أى حاجز أمانى الإسلام فهو مترابط جامع بين المفهومين المادى والمعنوى عيث لايضحى بالمعنوى من أجل المادى ، ويختلف مفهوم التقدم فى الإسلام عن مفهوم التقدم فى الغرب فيها يقول العلامة الفرنسى مسمر :

أن تقدم العلوم فى الغرب فى وقتا هذا حصل رغما عن الدين ، أما فى دين الإسلام فالعكس مر ذلك أنه ـ أى الدين الإسلامى ـ لا يستطيع أن يبقى على قيد الحياة إلا بانتشار العلوم فإن بين الإسلام والعلوم رابطة كلية ، والغربي إذا صار عالما ترك دينه .

والانشطارية: هي أخطر مصادر أزمة الانسان الحديث وأزمة الحضارة والفسكر الغربي المعاصر اليوم ، وهي فسكرة دخلت أساسا إلى تفسيرات الدين الغربي المسيحي ، ثم تمتها اليهودية التلمودية حتى أصبحت ظاهرة عميقة تفصل تماما بين الروح والمسادة والعقل والقلب والله والانسان والدين ولحياة ويتم معها إعلاء شأن العقل والمادة وتقديس الجنس وعبادة الفرد .

(7)

وفى شأن صلة العقل بالقلب :

يقول الدكتور محمد البهى: يحدد القرآن مكان القلب فإنه فى الصدر، ويحدد كنهه ودانه فيجعلة مركز الفهم والتعقل , لهم قلوب لايفقهون بها ، فيمل الانسان يفقه ويفهم بقلبه , فتكون لهم قلوب يعقلون بها ، ( فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي فى الصدور ) فينسب إلى القلوب عمل العقل والفكر و يجملة مركز المسئولية ( فإنه آثم قلبه)

وهكذا القلب ياثم ويعصى ويطيع وينفذ . ويجعله مركز الايمان والكفر ( إلا من أكره وقلبه مطمئن بالايمان ) و ( من يؤمن بالله يهد قلبه ) فالقلب مكان الايمان والكفر (ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه )

ويجمله مركز الاحساس ( وألف بين قلوبهم ) فالترابط بين المؤمنين هو ترابط الشعور والإحساس العمية ( ولو كنت فظا غلظ القاب ) ويحمله مركز الوعى ( نزل به الروح الامين على قلبك لتسكون من المنذرين ) ويجمله مركز الذوق ( وإذا ذكر الله وحده الشمأزت قلوب الذين لاؤمنون بالآخرة ) فالقلوب كما تشمئز تفرح وتستمشر والقلب في انضامه إلى السمع والبصر يكون الخصائص الإنسانية في الإنسان ، غير أن الإنسان يتمسيز من الحيوان بالقاب مع السمع والبصر وهي مدخل الادراك والتعقل . ( افرأيت من اتخذ إلحه هواه ) هذا الذي اتنع هواه وأغاق عليه قلبه وعطل سمعه وبصره هل يستطيع أن يصل إلى هداية الله ـ ايس هناك في الوجود عدا الله من عكنه منها . هكذا يكون القلب في تقدير القرآن أن ينظر إليه على أنه هو المركز الذي يتفرع منه وتنشي إليه شرايير الإنسانية ، فإنه في نظر الإسلام هو مصدر التوجيه والقيادة في الإنسان الذي يضله فيهدية .

#### **(V)**

ولاريب أن الطبيعة البشرية في الإنسان في حاجة إلى توجيه إلهي ، هو الدين ، وهو في حاجة إلى موقظ هو القرآن ، ذلك أن طبيعة الإنسان لانتخلف : إن الإنسان خلق هلوعا ، إلا الذين صبروا وعملوا الصالحات النخلج الطبيعة الإنسانية وتقويمها هو في الإيمان بالله والإيمان بالله والإيمان بالله يقتضي أن تكون صلة الإنسان بربه وقت الميسرة والصحة والجاة والعمل على نحو صلته به سبحانه في وقت العسرة والشدة والضعف والحمه والحمة وإلحاجة فللمسلم يتصل بالله في حالة كربته فيفرج عنه الشدة ، وفي حالة وجائه فيديم عليه النعمة ولا ريب يقوم الدين الحق في مواجهة مركب النقص ، فيديم عليه النعمة ولا ريب يقوم الدين الحق في مواجهة مركب النقص ، فيديم عليه النعمة والم ومن صميم هذه السنة أن الله تبارك وتعالى خاتي الإنسان حواً في فعله مختاراً غير مقهور ولا مجبور وليس في علم الله شيء من معاني حواً في فعله مختاراً غير مقهور ولا مجبور وليس في علم الله شيء من معاني القهو أو الالوام ولا يعتذر الإنسان بالقضاء والقدر إذ لو صح ذلك ليعال

التكليف ولكان بعث الرسل وإنزال الكتب ودعوة الناس إلى دين الله ووعده بالثواب والمقاب باطلا وعبثا . والقضاء والقدر هو النظام الدى خلق الله عليه الكون وربط فيه الاسباب والمسببات والنتائج والمقدمات وإرادة الإنسان هي مسئوليته عن عمله داخل إرادة الله التي تتكيف في ثلاث مُواقف [ الموت ـ الرزق ـ الحادث] فالإنسان ذو حربة واختيار في حياته ،يفغل الخير مختاراً فيثاب والشر فيعاقب والإنسان ذو استعداد للخير والشر،ولايسمح الإسلام أن يضل الإنسان أو ينحرف عن أو امر الله ثم يعتذر بالقضاء والقدر ، ولو صح ذلك البطلت التكاليف ، ثم إن الإنسان وأفعاله الاختيارية ليس إلا جزءاً من أجزاء الـكون قحالة كون الإنسان فاعلا مختاراً فهو مكلف مسئول. ومن العقائد الباطلة التي أقحمت على الاسلام ، فـكرة الجبرية وفـكرة الزهد والحرية في مفهوم الاسلام أن لايصبح الانسان عبدا لشهواته و عبدا لغير الله فالاسلام يربأ بكرامة الانسان من أن يخضع لسلطان غير سلطان الخالق جل وعلا ويآنف من أن يكون الابسان عبدا للانسان وفي ذلك حرض الاسلام على معارضة كل عبودية للعباد ومن إحساس الرجل بأنه أقل من سواه كما حرص على صيانته من الخضوع لغير الله لا فرق بين السكبير والصغير والغنى والفةير ، والأسود والأبيض . والكظم قمــة تكامل الشخصية ، وهو معارضة صريحة الفرويدية والمجاهدة تعنى السير ضد تيار الاهواء والمطامع والرغبات المذلة لقد ماتت البشرية عالمة الآن بفساد نظرية فرويد ومحاولة دفع الانسان إلى الجنرية وتحطم إرادته ونسبة الفساد والخطأ إلى المجتمعات بينها يستطيع الانسان المؤمن بالله أن يعارض التقاليد التي تختلف مع عقيدته ، وإن يستمسك بالعزائم ليحفظ شخصيتة من الانهبار والتحلل والفساد حين تسقط فى خضم الشهوات والآثام ولعل أبرز علامات قوة الشخصية التي يصفها الإسلام ، ببناء الإرادة هو التحرر من الهوى والعصبية فيسكون الإنسان قادرا على أن يغير رأيه في الامر حتى تبين له الحق ، وإن بحكم للعدو حكمة للقريب والصديق .

#### $(\Lambda)$

إن هناك محاولة تغريبيه ترمى إلى ا-تنواء الفكر الإسلامي في إطار الفكر العالمي والايمي ، وهناك وسائل كثيرة لدفع هذا المخطط إلى غايته : أهمها نظرية الفكر الحر وحرية الفكر وهي وسيلة البهودية العالمية لإفساد الجاعات وهدم كل الاديان حتى يتمكنوا من القضاء علمها جميعها بعد إثارة الشبهات حولها ، وسلاحهم في هذا نظريتي الشك والسخرية . وقد برع الدكتور طه حسين في آداء هـذه الرسالة لتمكنه من الاسلوب العربي . ويتم هذا الاحتواء عن طريق إحياء وابتعاث نظريات قديمة كالباطنية والشموبية ، عن طريق دعوات مجددة : كالقاديانية والبهائية . بل إن هذه المحاولات تصل إلى حد القول بأن القرآن و-ده يكني في التشريع والاعتقاد والعبادات رغبة في هدم السنة التي هي شقيقة القرآن وينطلق الإسلام التطبيقي عن طريق أعمال الرسول صلى الله عليه وسلم . وهناك الدعوة إلى نبذ القديم ، وتحرير المقل من الغيبيات وكل هذه دءوات ترى إلى الهجوم على الإسلام والكنها تتحرز وتحتاط وتريد التلمودية أن تعمل على تغليب فكرة الجبر على حرية الإرادة حتى تسيطر عنى عقول النباس وقلوبهم وتدفعهم إلى الفساد وتحت اسم فساد المحتمع وعدم مسئو ليتهم الفردية . إن فكرة ( وحدة الوجود ) دخيلة على الإسلام وهي تنقض مفهوم الاسلام المتكامل الشامل إ في وحدة الله وتنزيهه عن الخلق وهي فكرة معارضة لمفهوم التوحيد والدين الحق . خاضت فيها الفلسفات الغربية والشرقية والنصوف وتفسيرات المسيحية .

وهى نظرية باطلة نقوم على قولهم بأن الله (سبحانه وتعالى عماريةولون علوا عظيماً) ليس كائنا خارجا عنهم بل هو كائن حال فيهم وهو نفس مايقول به الحلاج وابن طفيل ولاريب أن القول بحلول الخالق في المخلوق أو تجسد الخالق هو من المعتقدات الباطلة لأتى تناقض مبدأ (التوحيد الخالص) لأن الله تبارك وتعالى هو الخالق الباقى وأن الانسان ما هو إلا ظاهرة تفنى وتزول والمكائنات لاتوجد لذاتها بل تستمد وجودها من خالقها

تبارك وتعالى . إن فكرة و-دة الوجود تحاول القضاء على قواعد أديعة أساسية في بناء الشخصية الانسابية :

والاسلام يقرر أن الانسان له أفعاله الاختيارية وإدادته وعليها تقوم المسئولية الفردية وإن إرادة الانسان هي مصدر حسابه وجزائه ، وأنه ليس للإنسان إلا ماسعي ، وإن الخلفاء لا يؤخذون بجرائر سابقتهم وأسلافهم وإن كل امريء بما كسب رهين , تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولحم ما كسبتم ولا تسألون عما كانوا يعملون ، (البقرة) ، إن القول بوحدة الوجود نني للالوهية وإثبات المكائنات وحدها ، بل إن عباره وحدة الوجود هي عنوان آخر للالحاد في وجود الله وتعبير ملتو للقول بوجود المادة فقط ، ومادام لا يوجد شيء وراء هذا العالم فالقول بأن الله داخله هو صورة أخرى القول بنكرانه ، والقول بوحدة الوجود تفكير من أجسادها لتمود في أجساد أخرى وقد تبكون أجساد حيوانات وأن من أجسادها لتمود في أجساد أخرى وقد تبكون أجساد حيوانات وأن قصة الحياة تدور في هذا النطاق المحصور وتبدأ من حيث تنتهى .

ولا ريب أن القائلين بفكرة وحدة الوجود ( ابن عربي - ابن الفاوض، الحلاج ، ابن سعيد ) مخطئون فإن هذه النظرة تنقض تعاليم الأنبياء وتخالف شريعة الاسلام .

### الصورة الفنية

يجب أن تفرق تنمريقيا واسعا بين الحقيقة الانسانية والصورة الفنية إن الصورة الفنية على علم الواقع الفنية هي بمثابة إقامة عالم جديد خيالى مختلف عن عالم الواقع ومن الخطأ تحكيمه في قضايا المجتمعات والانسان والحياة خاصة وأنها تعتمد على الاسطورة واللامعقول وتقوم على انتقاء الاحداث المثيرة ، وإشعال م ١٣ تصحيح

الغرائز الجنسية عن طريق الفن ، ومحاولة تعبير خلق الله بالرسم وتصوير الجانب المظلم من النفس الانسانية والجانب المسف هن طبائع البشر ، فالفن هو محاولة تقليد الطبيعة ، ويقوم الفن الغربي على الصراع بين الانسان والآلهة ، وتقوم المأساة على أساس أن يتحطم البطل المصارع للقدر ، وفن القصة أساساً له أصل وثني يتموم على مفاهيم المعبد والسكمنة والطقوس والعرانيل فالقصة نعطى الفنان سلطة غير شرعية بالخروج عن الحقيقة والعرانيل فالقصة نعطى الفنان سلطة غير شرعية بالخروج عن الحقيقة التاريخية في سببل الحبكة الفنية ومن ذلك دعاوي عبادة الحياة ، وعشاق الحياة ، والقول بأن الدنيا رواية هزاية وعبادة البطل ، وعبادة الجسد ، والمحرى .

Strategy Strategy

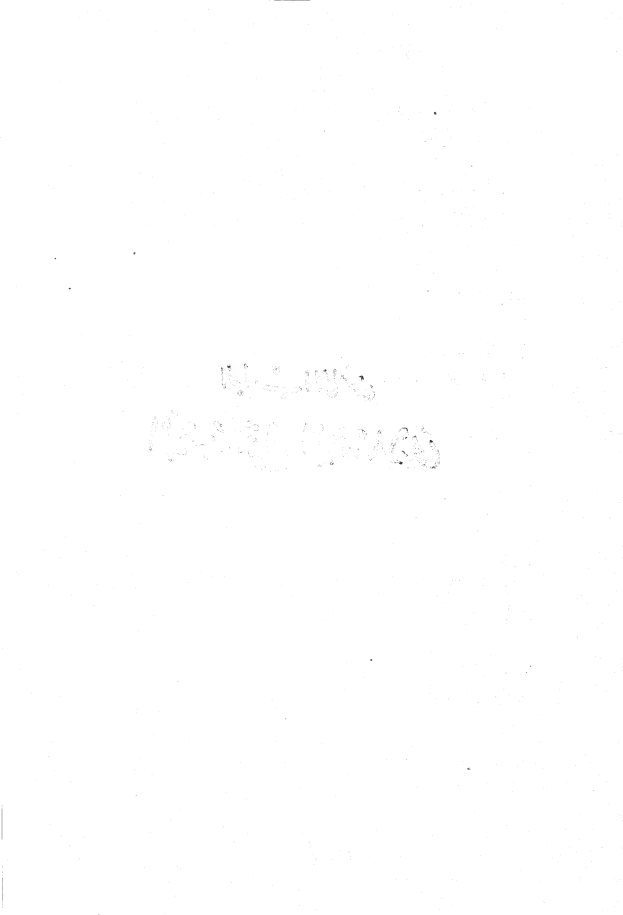
may be the said of the

12 to a survey of

And the state of the state of the

Carrier Commence & Barrier

الباث الثان الأحدث المائلاي



(1)

في مجال الاجتماع الإسلامي تطرح شبهات كثيرة ، من أخطرها الفصل بين عقيدة الإسلام ونظامه الاجتماعي وهي الفكرة التي دعا إليها محمود عرمي في الهلال ــ ١٩٣٣) حيث دعا إلى التمييز بين المقيدة والنظام باعتبار أن الإسلام دين لاهوتي فظهرت عبارة الإسلام والإسلامية التي رديدها الكثرون بمفهوم غربي والحقيقة أن مفهوم الإسلام قائم على دعامتين : الكثرون بمفهوم غربي والحقيقة أن مفهوم الإسلام قائم على دعامتين : الكثرون بمفهوم غربي والحقيقة أن مفهوم الإسلام قائم على دعامتين : العرب والعقل للمنا والآخرة ) .

ثانياً : الارتباط بخالق الـكون والبعث بعد الموت ولا يعترف الإسلام بأى نظرية عن تطور المائلة على أساس أن المرأة كانت مشاعة في عهد البشمريه الأولى ثم تكونت العائلة بمرور الزمن بفعل عامل اقتصادى إذ أن القرآن يخبرنا إن الإسرة تكونت في بداية البشرية ولم يخل منها جيل من الاجيال ا وقد فشلت فشلا ذريعاً كافة النظم المفتعلة وكل محاولة منحرفة للقضاء على الإسرة وكل تجرية تشل الاسرة سيكون مصدرها الفشل وإن نجحت أيحاحا جَوْثِياً مالنسبة للنظر القصير . قال تعالى : يا أيها الناس انقوا ربكم اللَّهُ خِلقَكُم مَن نَفْسُ وَاحْدَةً وَخَى مَهَا زُوجِهَا وَبِثُ مِنْهَا رَجَالًا كَثْيُراً وَنَسَامُهُ ولمقد تبين فساد النظرية الوافدة التي تقول بحرية أفراد الاسرة كل في ظريقة وسيطرة الزوجة على الاسرة وفي بحث استغرق اللث سنوات وشاركت فيه أربعة آلاف زوج وزوجة إن الاسرة التي يسيطر عليها الرجل بتفكيره و دميره أسمد حالًا من الأدمرة التي تسيطر على الزوجة أو حتى يشترك فيها الزوج والزوجة في اتخاذ القرار ، هذا البحث قامت به ثلاث جامعات أمريكية وفرنسيَّة وبريطانية ويرى البحث أن الاسرة الريفية القديمة هي المثل الأعلى علما يجب أن تكون عليه الاسرة ، أما الاسرة الحديثة التي تعتمد على الزوجة فقط، أولا تعتمد فها الاسرة لا على الاب ولا على الام فهي انعس العلاقات S. . . . . الإحماعية الى عرفها الإنسان.

**(Y)** 

وما تؤال قصية المرأة هي كبري قصايا التغريب التي تركز عليها محاولات تغريب الآمة الإسلامية في شأن تصمية الاسرة المسلمة والاطفال وهنا. البيت مِنْ أَجْلُ حَمْلُ الْمُرَاةُ الَّذِي لَمْ يَحْقَقَ حَى الآن شيئاً ذا بال . إن التجربة معروضة اليوم أمام الضكرين النظر منها على نحو منصف . هل تستحق تصبيع أجيال الشباب والغنبات جيلا بعد جيل من أجل استمرار المرأة في هذه الغواية المضللة : غواية ألسل في سبيل قروش قليلة يدعى أنها تساعد الرجل في مصروف البيت وأج هو الرجل ذي الحرامة الذي يقبل أن تقدم له زوجته مالا يعينه على أداء مستوليه، إن أغلب هذا المال ينفق في زينة المرأة ومصاديف انتقالها وفي تفاهات الثرف للمنزل الذي لا تقدم ولا يؤخر ، لقد برزت في الرجل المسلم اليوم على الغيرة على المرأة و تلك السكر امة التي تأبي أن يطعم الرجل من مال يقديه المرأة بعد أن تمر بعشرات المراحل من الذل والحديمة والغرور والنفاق والإغراء خلال حياتها العملية التي يكني فيها أن تزاحم في للك المواصلات المنطرية وأن تترك أيناتها ف الصباح دون أن تمنى بهم أو تقدم لمم بسمة السباح ف فنبيان اللبغ ، تتركهم المخادمات اللاتي لا يرحن ولا يعرفن العاطفة. واللائل لا تستطيع عاطفتهن أن تمعلى هؤلاء الابناء شيئًا ، فتنشأ قاربهم قاسية ﴿ وَمِنْ الْحُمْوَاتُ لَمُ تُعْتَرَقُهَا ، ويعشن حياة مضطربة فيها كثير من الحقد والخوف والانتقام . كذلك فإن الإسلام لا ينظر إلى المرأة والرجل نظرة واحدة فهو يحرم العلاقات الحرة ويمماء وقد أخذ العلماء منذ بدء العصر الحديث يسخرون من حذه القرائين وأطلقوا عليها مخلفات العصر الجاهلي وقالوا: إن الرجل والمرأة متساويان ويرثان النسل الإنسان بطريقة متساوية ولسوف تسكون جريمة كمرى أو أقنا العقيدة في طريق علاقاتهما الحرة وقد انتجت هذه الفكرة محتمماً جديداً في الغرب غيران التجارب الطويلة المريرة التي مرت بما الانسانية بعد هذه الاباحية مي أقصى ما عاناه البشر فقد ثبت بعد هذه التجارب أن المرأة والرجل لايتساويان فطريا ولاطنيعا وأن أى مجتمع يقوم على أساس مساواتهما سوف يحدث إضطرابا شديداً والحقيقة التي أعلنها الإسلام (١) أنالرجل والمرأة معطفان كل الاختلاف في نوعية كفاءاتهما الطبيعية وإن اعتبارهما متساويين

إنما هو عالفة كبرى لقوانين الطبيعة في حد ذاتها (٢) لقد أباح الإسلام تعدد الزوجات وأثيرت ضجة كبرى ضد هذا التشريعوأطلق عليه كلمة الرجمية ولكن جاءت التجارب العملية تثبت أنه كان تشويهاً مناسباً للطبيعة الإنسانية لأنه يَ سَدَبَابُ تَعْدُدُ الرُّوجَاتُ إِنَّمَا يُفْتَحَ عَشَرَاتُ الْآبُوابُ الفَاجَرَةُ غَيْرُ الشَّرَعَيَّةُ وتشير هيئة الامم إلى أن العالم يواجه الآن مشكلة الحرام أكثر من الحلال في شأن المواليد وإن نسبة الاطفال غير الشرعيين قد ارتفعت إلى ٦٠ في المائة وفي بعض البلاد إلى ٧٥ في المائة وتقول الامم المتحدة أن البلدان الاسلامية محفوظة من هذا الوباء لانها تتبع نظام تعدد الزوجات، لقد استطاع هذا القانون الإلهي الحكيم أن يحمى البلاد الإسلامية من كارثة محققة وما تزال قضية المرأة هي كبري قضايا التغريب التي يركز عليها في مجالات تغريب الامة الاسلامية في شأن تضحية الاسرة المسلمة والاطفال وهناء البيت من أجل عمل المرأة الذي لم يحقق حتى الآن شيئاً ذا بال ، إن الأمر المعروض الآن على الأجيال هو كشف حساب المكسب والخسارة في تجربة المرأة بالعمل على النحو الذي دفعتها إليه قوى التعزيب وهل يمكن تضحية الاسرة والطفل والزوج في سبيل الاستمرار في هذا الانجاء تحت خداع القول بأن المرأة تعين زوجها على مصاريف البيت .

قالت سيمون دى بوقوار (السكانية الفرنسية ): إن حركة تحرير المرأة مى أكذوبة كثيرة . اخترعها الرجل ليضحك بها على المرأة .

(۲) الايمان بالله وخدمة المجتمع وفق منهج الاسلام: دعامتان يقوم عليهما العمل الصالح فلا يكون العمل صالحاً من غير الايمان بالله، إيماناً يوفر التحرر الروحى من رواسب المطامع المادية (إيما يتقبل الله من المتقين) ولا يتحقق الايمان بالله به ورة علية من غير خدمة المجتمع والمسلم برفض الفساد ويقاوم الانحراف وان يخمض له جفن ولن يهدأ له بال إذا ظهرت في المجتمع بوادر الانحراف فيندفع نحو التغيير والإصلاح وكل عمل (قولا أو بذلا) قام به الفرد والجماعة ما لم يكن طبقا لمنهج الإسلام فهو باطل. ولا تشدان الإصلاح خارج منهج الإسلام، هؤلام إلذين يتوهمون أن في الديمقراطية حرية ومساواة أو في الاشتراكية

سعادة ورفاهية . لقد ظهر زيف الديمقراطية وفشل الاشتراكية (ذلك بأنهم كرموا ما أنول الله فأحبط أعمالهم ) هؤلاء الذين صاروا اتباعا للغرب أو الشرق إنما يحملون معاول الهدم لسكل صالح والفساد لسكل عامر . لقد خلق الله تبارك وتعالى الإنسان والحياة وجعل له شرعة ومنهاجا يتمسك بها ويرفض أهواء الذين لايعلمون ، وكيف يخدم أمته ويدافع عن بلاده وبسعى لسعادة الآخرين ، وخلق الله تبارك وتعالى الإنسان والموت ليعلم كيف يسمو بنفسه فيسخوا بما يملك في سبيل الله وكيف يعمل ولا يخاف غير الله وكيف يبلغ رسالة الله ويخشاه ولا يخشى سواه ، وعليه أن يضحى حتى يجود بنفسه شهيدا في سبيل الله .

#### (٣)

والمجتمع الإسلامي مجتمع متحرك متطور ، به طاقات عقائدية هائلة ، تدفع نحو الأفضل فترفض الركود والجود . والجمود المحوظ على غالبية المسلمين في عصرنا الحاضر ظاهرة طارئة يتبرأ منها الإسلام ، كرسها الاستعار بمختلف وسائله لتستقر في أعماق أوضاعنا (قابلية التخلف) التي حاربها الإسلام العظيم بلاهوادة في جميع منطلقاته العقائدية إن حرية الفرد والمجتمع في ظل التمسك بالإسلام كفيلة بأن تدفع ( الواقع ) نحو الرقي والتقدم ، بصورة صاعدة يظل فيها السعى حثيثاً نحو تغيير الواقع ، وتغيير الصالح بالأصلح ، فلا محل في ظل الإسلام للخصوع والقناعة بما هو قائم فعلا حتى ولوكان صالحا ، ذلك ليظل يوم المسلمين خيرا من أمسهم ويظل غدهم أفضل من يومهم ، وعلى طول المدى .

عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب: في هذا المنطلق قوله:

من دتساوی یوماه فهو مغبون ،

((1)

العوامل الثلاث التي تضمن سلامة المجتمع وة ــدرته على النهوض والتقدم:

١ التخلص من التبعية للدول الصناعية الغربية وخاصة في الجال
 الاقتصادى .

٢ \_ التعاون بين المسلمين

۳ – الاهتمام بقضایا النماء الاقتصادی والاجتماعی علی أساس المشاركة
 الاسلامة.

على الدول الإسلامية أن تزرع قحها وطعامها ولا تعتمد على الغرب .

ه \_ على الدول الإسلامية أن تصنع المواد الحام وتعلم الصناعات ،

#### (0)

على المسلمين مقاومة العدوان الذي تقوم به القوى الكبرى لنشر الفساد والإسراف في المجتمع الإسلامي في محاولة لعزله عن طريق الحق ، هذا العدوان هو من أسباب دمار الحضارات وشقاء البشرية في الدنيا والآخرة

إن الإسلام كنهج اجماعى يمنع من عبة أعداء الله لأنهم أعداء الإنسانية وهو لا يمنع من التمتع بالطيبات ولكنه يمنع من أن يتحول الإنسان الكريم إلى إلى عرض مادى دون قيم أو مواذين، وحين يصدق إيمان المسلمين بالله تبارك تعالى ورسوله وقرآنه فإنه يستطيع أن يتحرد من ضغوط المادة ودوافع الغريزة ونزوات الذات وألوان الوهن والضعف البشرى، وتنتظم حياته وفق الريم الإساسية فيتجاوز شوطه سنن هذه الحياة الديا

إلى الرغبة في العيش الابدى وتسمو أهدانه على حرث الدنيا ومتاعها إلى نعم لا يحولُ ولا يؤول. أن من أوليات الاهداف الاستعارية :

في حب المادة وينصرفوا إلى اللهو والعبث وأن يعتادوا الجون والفجود.

(٢) أن يؤمنوا بالحضارة الغربية بمعتقداتها ومناهجها وقواعدها ونظمها وقيمها وموازينها باعتبارها سبيلا النهضة وطريقا المتقدم وأسلوبا للحياة.

(٣)أن يشنوا حربا شهواء على الإسلام ويحملوا حقداً أسوداً على المتحسكين به، ويسخروا كل الوسائل المتاحة لتكريس قابلية التخلف والاستعاد في نفوس المسلمين للحيلولة دون انتشار وعى العقيدة والجهاد ولاند من بناء المجتمع الإسلام على الثبات ميدان الجهاد.

ولا بد أن يتركز العمل للدعوة الإسلامية في مجال تصحيح الانحراف الحلق ، وبيان أثر النظريات الاقتصادية المعاصرة المدمرة على المجتمع وأن تسكشف عن جوهر الإسلام المضيء المشرق ، الذي يستطيع أن يقدم للإنسان في أي بيئة وعصر وجيل الحياة الكريمة العادلة المستقرة ، وإن يقارن ذلك بإخطار القانون الوضعي لتوضيح قصوره عن تحقيق العدل في المجتمع ولا بد من الرد على شهات المذاهب المادية وتوضيح مقاصد الإسلام وعطائة في بناء الامم والمجتمعات والحضارات ما يغني الامم عن كل حضارة أو منهج سواه .

(7)

المتواتر الاستعارية وجندت مؤسساتها لمحاربة خطر الإسلام ، فشنت حملة المتوجة إمات الكتب في ( للذاهب والفرق الإسلامية ) وتقررت حلقات مواشة مركزة عن الإسلام في جامعات أوربا وإسرائيل ووضعت المخطط الإبلااة ممسح ميداني للأحواب والمنظات والجميات الإسلامية في العالم

وصدرت أو امر لتحركات عسكرية لتطويق المناطق الإسلامية محت صناق تأمين الدفق البترول . وجرت المجاولات لا نارة التصب القوى والمذمى وإشعال ناو الطائفة حتى يقناحر المسلمون ويتنازعون فيا بينهم فيفشلوا وتذهب ويجهم ومن ذلك بث الشائعات الكاذبة المغرضة وإنارة الاحقاد المندسة ونكا المرائع القديمة المندملة من أجل إنارة الفتنة والبلبلة في مجتمع الاسلام الشيخة شملهم وتبديد جمهم ليصبحوا طوائف وشيعا وأحوابا متنافرة ، ولا ويه أن الاسلام قادر على أن يوحد كلمة المسلمين ، ولا بد من الاعتصام مجل الله من أجل توحيد الكلمة . ولا ريب أن عاولة حصار النهضة الاسلامية والملامية المواهد دليل على انهيار الحضارة الغربية المادة وتفسخ المجتمعات الصالة وإفلامي القوى المناوئة للإسلام على مطاردة اليقطة الاسلامية إنما يعلى زعر القوى المناوئة للإسلام .

(V)

Makana to de la

إن خطط أعداء الاسلام تهدف إلى أمرين :

- . يمييع شخصيتا الاسلامية لافصاء الاسلام عن الحياة .
  - . ترويج المبادى. الوافدة لتركيز القابلية للاستعار .

و يجرى تمييع الشخصية الاسلامية عن طريق إثارة روح القوميات والاقليميات والابقاء على القانون الوضعي بما أشاح من فساد في المجتمعات، وإقامة علمانية الدولة تحت شعار الدين لله والوطن الجميع

وفي سبيل ترويج المبادى الوافدة يزكر التعريب على الاهتمام مستارات الفراحة والرومان واليونان والفنيقين والبابليين والإشوريين والاشادة بمآثر كورش والعرب العارية وإهمال أعظم تحول في تاريخ البشرية وهو الذي ظره بي الاسلام محمد صلى الله عليه وسلم وأرسى قواعد المجاهدون الأبرار من محابته واتباعه إن هناك خطة قائمة ترمى إلى اقداء الاسلام عن آها المحددة في تنظيم

حياة الامة الاسلامية وسيادة القوانين الوضعية ،"وقد أدت هده الحطة إلى حجب وتأجيل وتعطيل أغلب وأهم أحكام الاسلام ولاسيا في مجال الاقتصاد وللمال والاجتماع ومياسة الحكم والعلاقات الدولية ونحوها ، ومن أجل كيني العدا القيد عكن تحقيق الخطوات الضيقة الشريفة بتطبيق بعض أحكام الشريعة الإشلامية المقدور على تطبيقها ، وعدم تعليق تنفيذ الميسور منها على قيام الدولة الاسلامية لذلك فإن الحفاظ على ظهور الاسلام يتطلب القصل على الوسائل الرامية إلى إشاعة التحلل من الإسلام وذاك بالتمسك بتقوى الله وتطبيق الميسور من الاحكام الشرعية وتزييف سياسة الهاء المسلمين بالمشاكل الحانبية وذلك بالاصرار على قيام الامة نفسها بفعل الواجبات ويَعْرِكُ الحرمات . ومن شأن ذلك أن يفتح الطريق أمام تحقيق منهج الاسلام . العقيدة وتقوم بآداء الالزامات الفردية والاجتماعية إيمانا بالانقياد الصادر لاحكام الله وابتغاء وجهة الاعلى ، ولا ريب أر تربية هذا الشعوربالمسئولية إمن شأنه أن يوسع دائرة التطبيق العملي ، ومقاومة مؤاسرات التغريب رلاً بد من أداء الفرائض العبادية والإجتماعية لأنها متكاملة لاتسقط أحدها بأداء الاخرى ، ولقيد كان التقاعس عن النهوض بالمسئولية الفردية إوالاجتماعية من أخطر الامراض التي ساعدت على شيوع المنكرات وتعطيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأناحت أوسع المجالات المسدو السيطرة على مواردنا ومقدراتنا .

و الايدلوجيات يوماً بعد يوم، ولنذكر الحقائق الثلاث : والايدلوجيات يوماً بعد يوم، ولنذكر الحقائق الثلاث :

أيُول إلله القرآن: ليكون للناس منهج حياة و

غزله الله الميزان: ليقوم الناس بالقسط .

الله الحديد : لتسكون الفوة أساس بناء المجتمع الإسلاى وسيلة لتنفيذ شريعة الله عالى .

إن أعداثنا يهدفون إلى التخلى عن الترآن وألا تطالب بالمدالة ولا مُملك التوة انستسلم إلى الذل والحوان .

, لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا همهم الكتاب وألبزان أيتوم التأس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع الناس » .

ه سوى الإسلام بين الناس وألغى الفوارق والامتيارات وحرم العصبيات. الجاهلية .

ه وصنع الإسلام أساس المدالة القضائية والاجتماعية . المسلم أساس المدالة القضائية والاجتماعية . المسلم الطلم والجور والاستبداد .

ويريد الذين يعادون الإسلام دوام إثارة الثغرات والعصبيات وتعميق الاحقاد الطبقية وإلهاب المشاعر القومية وإدامة الصراعات والنزعات الطائقية والفرقة وتمزيق شمل الامة .

(A)

دعا الإسلام إلى حماية الطفولة فدعا إلى حسن اختيار الأمم وإن لايكون الآب سكيراً أو عربداً أو غيرها من الوراتيات الصحية كا دعا إلى الأسوة الحسنة (أن يكون مرتفعاً عن الشمات من نصرانية أو مجوسية أو غيرها) ودعا إلى التوجيه والتثقيف وأن يكون الآب حازماً وحاسماً (لا توقع محلك عن أهلك) ودعا إلى تربية الزوجة أولا والشعور بالتبعة والمستوللة وظليم الإسلام ومفومه هو:

التمين الواضح بين شخصية الرجل وشخصية المرأة والحيلولة دون امتزاجهما أو تحول إحداهما إلى الآخرى ، وعلى المرأة أن تعرف ماهى الصفاف التي تمثل رجولة الرجل والتي يكون فيها الرجل أهلا للاقتران بها والتي يكون فيها الرجل المناس المنا

### ٩ - الماضي

ف الشرق تزداد الدعوة إلى انتظار الماضي وإحتقار الماضي، يدعونا إلى ذلك دهاة التغريب، واكن كتاب الغرب يفهمون الماضي على نحو آخر، يتمثل في أقرى صورة فيما يقوله سيشرون الذي يقول : إن الحاضر ليس سوى امتداد للماضى ونحن لا يمكننا أن نفهم أوضاعنا ومشاكلنا الحاضرة وأن نعالجها معالجة محيحة وأن نرسم الطريق إلى المستقبل إلا بالرجو عإلى الماضي وإدراك الاسباب الفاعلة والعوامل المؤثرة إلى خلق تلك المشاكل. والصعوبات التي تجامِهَا كلما لما جذورها وأصولها في التراث الذي تسلمناه من الاجيال السابقة كما ورثنا عن الماضي المشاكل، كذلك نـكتسب في تحربة وحكمة . إن الذي يجهل ماحدث قبل وَكُلَّةً مَهُ سِيقَى دُومًا طَفَلًا . (٢) أن لانهيار الأمم أسبابًا كثيرة من أجلها وأقسامًا قطيع العام مالماضي . د إن من جملة ما ينهب النفوس من نير أن الظلام في هذا العصر هو قطع الصلة بالماضي إلى قطع الصلة بالحكمة التي قام البرهان على استمرار حقيقتها فإذا قطعت الصلة بها قطعت رأسك قبل أن تقطع الصلة بها ) الخاص مبنى على صلة الوصل العظيمة التي تربط بين الإنسان والغير ، والغير بمعنى الإنسان الآخر ، الغير بمنى العالم الذي نعيش فيه ، ولا أقول الغير بل أقول ما يُرْجِع في الفكر من وبط الصلة ببنه وبين باطن الإنسان، هو الحق المطلق الذي فطر الانسان على عبة الاطلاق فيه وله ومنه وإليه وهو الله . أي نقطة التوصل مُكُونَ مِنْ الْانسانُ وغيره : والانسان والعالم وبين الانسان والله . وهي المعرفة وهي عطة الوصل أيضاً في الحاضر ليكون هذا الحاضر مشرقاً والمستقبل وأضج للعالم بالتخطيط والعام بالواجب.

# (نسوا الله فأنسام أنفسهم)

الجنبية إن الإنسان لا يستطيع أن يقطع ما بينه و بين الماضي :

### ١٠ - روح مصر على المرادلان الله

إن القول بأن روح مصر نشأ من تأثير الوسط الطبيعي في شعب مصر أو من عوامل قبل نزول دين موسى ودين عيسى ودين محمد قول باطل فإن كل مأفي روح مصر من عوامل القوة إنما مرده إلى التوحيد الذي جاء به إبراهيم وموسى وعيسى ثم جاءت به الرسالة الخاتمة: رسالة محمد مالي أن كل ما ينسب إلى مصر من إيجابيات سواء من قدرتها على الاحتفاظ بمظهرها أو مكافحة الغزاة بصلابة أو الاحتفاظ بوجودها أو صهر كل من يفد إليها بروحها فإن ذلك يرجع إلى هذا الإيمان بالله تبارك وتعالى وحده وليس إلى عامل آخر من تجربة أو عصر أو وسط مما يردده المكثيرون.

وهل يمكن أن يوصف العرب بأنهم فاتحون أو الترك بأنهم خواه وهم في حقيقة الامر مسلمين ، وهل يمكن أن يوضعوا على درجة واحدة مع الفرنسين والإنجليز .

# ١١ – البطولة

Mary Historia & State Co

March 2

مفهوم البطولة في الإسلام يختلف عن مفهومها في غيره من المجتمعات والثقافات المختلفة ذلك أن الإسلام يجمع بين النظريتين الاجتماعية والفردية في كل متسق جامع ، فالبطل يأتي نتيجة حاجة المجتمع إليه ثم هو يصنع المحتمع أن فأ . والبطولة في الإسلام تتمثل في مثل كامل هو النبي محمد صلوات الله عليه وسئلامه وسولا من لدن ربه فهو الذي نشأ في الجزيرة العربية ثم هو الذي أخرج المجزيرة العربية ثم من الظلمات إلى النور وغيرها وغير العالم كله ، وهداها إلى مفهوم التوحيد بإذن ربه ووحيه . ولقد كانت البطولة العربية قبل الإسلام العلولة الكرم والشجاعة والنجدة فاحتفظ لها الإسلام مهذه القيم بعد أن غير معلولاتها وبواعثها فلم يعد إلى عمد ألها المحروة به أو النجدة من أجل المهاهم الما وبواعثها فلم يعد الكرم من أجل المفاخرة به أو النجدة من أجل المهاهم المها وبواعثها فلم يعد الكرم من أجل المفاخرة به أو النجدة من أجل المهام عن

أو الشجاعة مرأجل الظهور، بل أصبح ذلك كله من أجل التماس مرضاة الله . ومن ثم فلد نقاما الإسلام من زيف الفخر والمباهاة وحررها من التوجه إلى غير الله ، و لقد كان مفهوم الاسلام في تكريم البطولة بعيداً عن الا-جار فقد كرم الاسلام حَلُّ الْمَا حَلَيْنَ وَلَمْ يَكُرُمُ الْأَفُوادُ لَذُواتُهُمْ وَبِذَلِكَ سَمَا بِالْقِيمُ الْمُمْلِيةَ وَحَالَ بِينَ الأبطال وبين التقديس أو عبادة الابطال الذي عرفته الأمم الاخرى فأنكر فالقيكر الإسلاى لايخلد لبطل لحه ودمه ،أو يصنعه من الحجر والجرانيت وإنما يخل عمله وذكره ، وكذلك فهم المسلمون أن البطولة ليست في الفرد ذاته وإنما في عَمْلَةً فَإِذَا أَخْتَارُ الرَّسُولُ مُحْمَدُ صَلَّواتُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّامُهُ الرَّفْيْقِ الْأَعْلَى فَمَلَّى الرُسَاكِ أَنْ تَبَقَّى وتَسْتَمَرُ وَمَنَ كَانَ يَمْبُدُ مُحَمَّداً فَإِنْ مُحَدًّا قِدْ مَاتَ وَقَدْ عَزِلَ عَمْ خالدًا عن القيادة أوج النصر خيفة أن يفتن به الناس به وليعلمون أن الله هو صانع البطولة والأبطال . والبطل المسلم يلتمس بعمله وجه الله وَلا ينسب لنفسه شيئاً من الغخر وقصة صاحب النقب ممروفة ذائمة.و لقد رسم القرآن الـكريم صورة رَوْتُمَةً لَلْبَطْوِلَةً وجَمَلُهَا دَائُمُا فِي مُواجِهَةِ المُسلِّمِينِ لَتَكُونِ العَبْرَةِ قَريبةِ إلى نَفُوسُهُم وكال أبطال القرآن أبطال مقاومة لا يستسلمون أمام الظلم ولا يحنون دؤوسهم للمدوان ولا يخافون غير الله ولهد كان البطل دوماً في مفهوم الاسلام (استجابةً) لحاجة الامة والمجتمع يبعثه الله في وقت الازمة ليصلح به الامة ثم هو بعد ذلك يضع الاحداث ويقود انباعه إلى مرحلة جديدة على ذروه موجة من موجات التقدم.

(٢) في مفهوم الاسلام يكون تقدير الشخصية في كونها نموذجاً مستناً بسأن رسول الله ، عاملا على الدفاع عن العقيدة ، على طريق القرآن في إطار خياة فاضلة عاملة في سبيل الحبير والحق ، يضيف جديداً إلى البناء القائم في مجال الثقافة أو الحضارة ويكون الاحتفال بالاعلام بالتمريف بأقدارهم واستحلاص العبرة من حيواتهم بما استنهض الغرائم والهمم ودعم الثقافة وتجديدها.

قَ وَلا مَشْتَبَعِدُ أَنْ تَدَرَافُو المَرْآيَا فَي شَخْصِيَاتُ لَمْ تَحْظُ بِالشَّهِرَةُ فَي عَصَرِهَا وَلَمْ يَكُونَ الْجَالَةُ يُورِيعُ الدِّكُورُ عَلَى نَطَاقُ وَاسْعَ ، وَإِنْ خَوْلُ الدِّكُولَا يَمْنَى خَوْلُ القَدْرَ، وَالْكَتِّمِنُ فِي اللَّهِ لِمَنْ يَسْتَبَعُ فَي جَمِيعِ اللَّحُوالُ النَّقُصِ فِي المُقَدَرَةُ .

### الانفجار السكاني

إن الغرب يعمل جاهداً على زيادة النسل في أور با وأهريكا ويضع لذلك مغريات لا حد لها ليشجع الاسر على التناسل ، وفي نفس الوقت هو الذي يحمر لواء الدوة إلى تحديد النسل في البلاد الإسلامية ، ففي أور با مكافأت عالية لكل أبوين عن الطفل الثالث وفي دوسيا ميدالية فخر الامومة للأمهات المنجبات لاكبر عدد عكن من الاطفال . أما في بلاد الإسلام فإننا تجد الحلة الواسعة للثارة تحت إسم الانفجار السكاني وبينها يجمع العلماء على أن العالم يواجه كارثة إذا تقلص نموه السكاني (كا تقول بول برليس) في كتابه القبيلة البشرية (١٩٦٨) .

وإن المواد البروتينية الموجودة فى البحار لاتزال بكراً ، وإن ما استعمل منها حتى الآن لا يزيد على ٥٠٧ فى المائة وإن الزيادة السنوية تبلغ ٣٠ مليار طن ، وإن الزيادة السنوية تبلغ ٣٠ مليار طن وينا يستعمل الإنسان ٦ ملايين طن . فإن هناك محاولة لا تتوقف بإقناع المسلمين يخطى زيادتهم .

يقول البروفسور خورشيد أحمد الاسناذ بجامعة كراتشي في محمّه الضافي عن سوء نية الغربيين والتخطيط الاقتصادى لادامة سيطرة الدول المنقدمة على الشعوب النامية : ما يلى :

د إن آسيا والعالم الاسلامي هي أكبر مناطق الاوض اليوم ازدحاما بالسكان وما عدد السكان في البلاد الغربية إلا فليل وأن هذا النفوق السكاني موف يقوى على الاسس التي أقامها الغرب لسياسة من العالم منذ القرون الحسة الماضية ،وعلى ذلك التفوق الفي والعلى الذي كان له على الشرق والذي به استطاع أن يقيم احتكاره السياسي على العالم .

وقد آمن الاستعار بأن الغوب بوسعة أن يحتفظ بالحنكاره السياسي على العالم الى أبعد الابعاد على الرغم من قلة سكانه ، ولكن الاوضاع الحالجة والحقابق الحديدة معدد الابعاد على الرغم من قلة سكانه ، ولكن الاوضاع الحالجة والحقابق الحديدة

فالعالم قد فندت هذا الخيال الخاطى، وأماطت الاثام عن وجه الحقيقة وأنه لأجل التناقض المستمو في عدد سكان البلاد الغربية فقد ظهرت بوادر الانحاط والافول في السياسة بعد الحرب العالمية الاولى و بخاصة أن خطة تحديد النسل ضروها أكثر من تفعها من الوجهتين السياسية والاجتماعية وكان من نتامج ذلك أن فقدت فرفسا مكانتها العلمية شيئاً فشيئاً، وأعلن المارشال بيتان عقب الحرب العالمية الثانية أن الاسباب الاساسية الرئيسية التي عملت على توهين فرنسا وإزاجتها عن مكانتها العالمية هي قلة عدد الاطفال والسكان ، وقد بدأت أثارها السويد وألمانيا وفرنسا وانجلترا وغيرها وأوجست خيفة من آثارها السويد وألمانيا وفرنسا وانجلترا وإيطاليا .

وشعرت هذه الدول بحاجتها الماسة إلى إعادة النظر فى خطه بشأن عدد السكان ، ولذا فهى تهذل الآن جهودا متتابعة لزيادة عدد سكانها بدلا من تقليله \_ إلا أن الغرب لن يستطيع مع كل هذه الجهود أن يزيد عدد سكانه إلى حد يستطيع معه أن محتفظ بمكانته السياسية ويبتى متربعا على حرش السياسة العالمية - بل الذي لاشك فيه أنه سيكون عاجزا في المستقبل عن مقاومة الشرق والعالم الإسلامي مهما بذل من جهود لزيادة عدد السكان في أفطاره ،

#### و من هذا يتبين لنا :

(أولا): ارتباط أبعاد هذه المحاولة الخطيرة التي يقوم بها الغرب لإيقاف النهو السكاني والتفوق البشري .

(ثانياً): إيقاف القدرة على استعال التكنولوجيا والسيطرة عليها وتحويل الرادة المسلمين لتوحيه مقدراتهم وثرواتهم الافتصادية والمالية إلى طريق الاستهلاك والترف.

ثم يقول الدكتور خورشيد: إن هذيان أمريكا وكل ما يبذل من النصائح والمواعظ في حل مشكلة السكان إنما هو نتيجة ـ إلى حدكبير ـ لشعورها عظر تلك الدائج والمؤثرات السياسية المتوقفة على أساس تغير الاحوال في آسيا وإفريقيا وأمريكا اللانينية .

950000

وهكذا يتبين أنا : لماذا يخطط الغرب وينظم ويساعد على تحديد النسل باللسبة إلى العالم الإسلاى فقط ، دون أن يشير إلى حقرقة الموقف ودون أن يشير إلى حقرقة الموقف ودون أن يشير إلى طبيعة التحول الاجتماعي والحضاري الذي أدى بفساد المجتمعات الغربية وسيرها في طريق الامهيار بنضب معين (الوالديه) فيها تتيجة لتخلخل الاسرة وانصراف المرأة الغربية عن وسالتها واستعمال حبوب الحمل والإجهاض ووأد البنات قبل أن يولدن ، وتعاطى المخدرات وانتشار الجراهم والعنف والشدود الجنسي وأخيرا الانتحارات المتوالية وبخاصة بين الشباب والمراهقين.

إن علينا أن ناخذ ما يأتى من الغرب بحذر ، وأن ننظر إلى مصالحنا ومد دراسة الخبراء لمكلظاهرة من الظواهر وذلك فى إطار التعاليم الإسلامية حتى نعيش فى أمن وسلام ، إن الطاقة البشرية هي أغلى الطاقات بخاصة إذا كانت إسلامية.

#### (Y)

يقول الدكتور نابيل صبحى: أن هناك سرا وراء حماس الدعاة الغربيين لحلة تحديد النسل فى العالم الثالث ودعهم المالى الصخم. النشرات تقول: إن التخصم السكانى العالمي يتسارع بشكل سيؤدى إلى نقص الغذاء بل والجاعة فالمصادر محدودة ، بينها التعداد البشرى فى ارتفاع مستمر بدون ضوابط ولا بد من تحديد النسل إذا أردنا الإبقاء على التوازن بين مصادر الطبيعة وسكان المعمورة .

تقول مجلة هيئة الصحة العالمية : لدى كوكبنا الارضى مصادر كافية لتخذية كل سكانها بأسلوب مرض الآن ولعشرات السنين المقبلة ( ٨ أبريل سنة ١٩٨١ ) متى كانت مؤسسات فورد وركفلر تحس بآلام المسحوقين في العالم الثالث وتخاف عليهم نقص الغذاء الذي قد يحصل في المستقبل البعيد، كما يدعون ، لماذا يهملون المجاعة العائمة الآن في إفريقيا كالصومال والحبشة وأوغندا وتشاد وغيرها ، ولماذا لا يهتمون بالمذابح الجماعية التي يرتكبها طغاة العالم ، شرقا وغربا بالرغم من شرعه حقوق الإنسان .

الميغرافي في بوخارست يقول: أن إيجاب أقل عدد ممكن من الاطفال يحبب العالم مشاكل الجوع في الوقت الذي نعرف جيدا أن باكستانيا أو هندا يعتبلك أقل بما يستهلك زميله الامريكي في كالفودنيا بأريمانا مرة وحدا بغيريا بأريمانا مرة وحدا بغيريا بأريمانا مرة وحدا بغيريا بأريمانا مرة عطورة على التوازن العالمي من أربعة مليارات من المواليد الهنود أو الباكستانين والمسألة إذن ليست في تحديد النسل كا طالب مؤتمر بوخارست الباكستانين والمسألة إذن ليست في تحديد النسل كا طالب مؤتمر بوخارست الدواء والحل في ضرورة تغيير تصرفات وأهداف العالم الغرب بينها يمكن الدواء والحل في ضرورة تغيير تصرفات وأهداف العالم الغرب بينها يمكن الدواء والحل في ضرورة تغيير تصرفات وأهداف العالم الغربة في الدواء والحل في مشرورة تغيير تصرفات وأهداف العالم الغربة في الدواء والحد في الفقة الاخرى من العمورة وليس من المعقول أن يستمر خسائة مليون من النربيين في تنعمهم ورفاهيتهم ، وليمة مليارات من الجياع يعيشون في فقر مدفع .

(٣)

الدعوة إلى تحديد النسل: والعالم الثالث وغالبيته مسله هو موضوع الدعوة إلى تحديد النسل: والعو الاقتصادي يستملك زيادة السكان ويبقي مستوى المعيشة على حاله أفساد حكومات العالم الثالث ويقول الدكتور كيبنال تعليقا على قول البروفسور والباوم (سبتدبر ١٩٦١): لقد زاد بجل الإنتاج القوى ٥٠ في المسائة مابين ، ١٩٥١/ ١٩٥٩ في بعض دول أوريكا اللاتينية رغم أن الزيادة السكانية كانت ٣ / أي أكثر من أي زيادة سكانية في سائر جهات العالم وهناك أمثلة مشامة في اله بين الشعبية والمسكم هناك بديل عن تحديد النسل ، هو الاستقرار السياسي والامني للمجدوعات في والنفسي الجماعات ، تحديد النسل عالم الثمال يركز فيها أماله في الابقاء دلي مستوى وقاهيته على حسامي آلام المعدون والمحرومين في عالم الجنوب .

(1)

# القول مجله تايم (أكتوبر ١٩٧١) من مناه المروا على طبيق

لتحديد للنسل في العالم الإسلامي صلة بالسياسات التي يخططها أعدله الإسلام لبسلاد الإسلام ، فإذا ما قام أحد المفتكرين المسلمين بتسفيه دعوة تحديد النسل وربط تنظيم النسل على مستوى الفرد والمجتمع على الضرورة الشرعية التي يقدمها العلماء العدول في إطار الشريعة الإسلامية إذا قال هذا أنس له أبواق المغربين والمستغربين بالتهم تسكال له دوراً وتهبانا ، رجعية وتعصب وتأخر وانفلاق بينا لم تهاجم الابواق لمسرائيل وزعائها .

قال بوجوريون عام ١٩٠٦ كانت أمنيتي رؤية مليون يهودي في هذا البلد (فلسطين) واليوم ١٩٧١ يحتاج لثمانية ملايين وليس لدينا إلا نلانة ملايين . كل يهودية قادرة لانلد على الاقل أربعة أطفال صحاح تتهرب من واجبها تجاه الشعب ليهودي .

يعلن العالم الفرنسي ربيه أدمون أن الإنتاج الغذائر يكني أسد حاجيات سكان الارض وإن البلدان النامية بنوع خاص أن تجد المواد الغذائية اللازمة لمقابلة تزايد سكانها فمنذ عام ١٩٥٩ أى منذ ١٧ سنة إلى الآن لم يرتفع الإنتاج الغذائي بالنسبة الفرد بل يقهقر في بعضها كالهندوبنجلاديش والدونيسيا ومعظم دول أفريقيا السوداء الواقعة في وسط القارة أو مناطقها الشرقية ، وهذا مايفسر المجاعات التي استشرت في السنوات الآخيرة ، يموت كل سنة خمسة ملايين إنسان من سوء التغذية ،

ديون العالم الثالث تبلغ الآن ١٤٠ مليار دولار فلابد فيها من دفع ثمن سياسي إذا أرادر البقاء والثمن السياسي إنمي المعنوع والانحياز . الولايات المتحدة أكبر مصدر للحبوب في العالم تعتبره سلاحا استرتيجها لرهب من القنايل الهيدوجينية .

#### (...)

يقول ادثر كرمول : إنه لمما يعجب الناس في البلاد المتقدمة إعجابا نظريا يزدادان هد سكان الناس في البلاد غير المتقدمة يوذلك أنهم يرون في زيادتهم المضطردة خطراً داهما على مستواهم الرفيع في الميشة وعلى سلامتهم في السياسة . يقول ميك كادل: إن أهل الشرق لن يلبثوا إلا قليلا حتى يطلعوا على حقيقة هذا الجوم ثم لايغتفرونه لأهل الغرب لأنه استعار من نوع جديد سدف إلى دفع الأمم غير المتقدمة ، ولاسها الأمم السوداء إلى مزيد من الذل والخسف حتى تشمكن الامم البيضاء من الاحتفاظ لسيادتها وقيادتها للعمل وهي لذلك تدهوها إلى العمل على نشرحركة تحديد النسل ، ومتع الحمل في بلادآسياو إفريقيا فى نفس الوقت الذي تعمل فيه البلاد الأوربية على زيادة سكانها وتستمين في ذلك بأحسن ماعندها من أساليب الدعاية . يقول العلامة علال القاسى: أن أكبر الخطر أن تدرس حركة تحديد النسل منفصلة عن سياقها السياسي والتاريخي فنحر لا تستطيع أن نفهمها على حقيقتها إلا دآخل نطاق التحدى فإذا أضفنا إلى هذا الخطط الصبيونية لإجلاء العرب عن فلسطين وتهجير أكبر عدد مكن من البهود وخلق حركات داخل كل بلد إصلامي من الاقليات التي يصل فيها التعصب إلى الانفصال عن الوطن الوالد ، عرفنا أن التنقيص في عدد المواليد لا يخدم إلا قضية الاستماو والصهيونية .

إن سكان الولايات المتحدة يمثارن (٦) في المائة من مجموع سكان الكرة الارضة ويستهلكون ثلث النفط وربع الحبوب و نصف الفوسفات ومايستهلك أمريكي واحد من المواد الغذائية يساوى ما يستهلك خسمائة هندى ، مايستهلك الامريكان يعادل استهلاك . . ٤ مليار هندى فعنلا من إلقاء ما يزيد عن الحاجة في البحر من اللبن والبرنقال والقيه

and the file of

دعوة تحديد النسل والسموم التي تطرحها :

تبين أن المجتمعات القبلية والإفريقية التي تضطلع فيها المرأة بمسئولية الوواعة تنخفض منها معدلات الحصوبة بدرجة أكبر من المجموعات التي لاتوحد منها للنساء أنشطة اقتصادية ولذلك بحرى إبجاد دور تؤديه المرأة في التنمية الاقتصادية للحد من كثرة الإنجاب ، كذلك فإن العليم يبدد شعور المرأة بالخوف أو النقص فلا تتجه إلى كثرة الإنجاب لتأمين حياتها إذا استمرت الحصوبة في مستواها الحالي الذي يقدر بـ ( ٥٣٨ ليكل أم في المتوسط ) فإن عدد السكان سوف يرتفع إلى هر ٦٩ مليون عام أم في المتوسط ) فإن عدد السكان سوف يرتفع إلى هر ٦٩ مليون عام مليونا بعد خميين سنة .

والزواج المبكر يؤدى إلى إطالة التعرض للحمل وارتفاع الملاصوبة وقد كانت الحرية غير المقيدة لإيقاع الطلاق وتعدد الزواج والتفسير الذى يلقاه المجتمع من أن الدين يحث على الإنسان الكثير ويحض على ترك هذا الأمر بغير تدخل إنساني خشية الوزر أقول أن هذا العامل أسهم في زيادة السكان ، .

كل هذه المعلومات تطرحها وسائل تنظيم الآسرة لتدمير مخطط التفوق البشرى في العالم الإسلامي وتحطيمه والله غالب على أمره .

ولن يستطع التعليم ، ولا تأخيير الزواج ، ولا إقامة المعوقات من من فرض موقف معارض لطبيعة الأمور ، وعلى الذين يرغبون فى التخفف من متاعب النمو السكانى أن يبحثوا عن وسائل أخرى باستغلال هيذه العناصر واستخدامها فى النماء .

ومن الخطأ على المسلم أن يقول أن الأرض لا تحمل حلا لمشكلة الغذاء لأن الله تبارك وتعالى قرر أنه أودع كونه الجل لكل مشكلة ، الكون يعمل الرغد ( يأتها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بانهم الله ) من أن تأتى مشاكل المادية والخوف ( فأداقها الله البأس والجوع والخوف ) وقد أعلن الله تبادك وتعالى أنه قدر في الارض أقواتها وإنه أودع في هذا المكون كل ساجته ، الحل هو تمكين القلب الإنساني ( القلب الذي يعمل ما يعمل على ذلك ، الاصل في الكون المادي يحمل من نعم الله والدم ما على مهاكل الإنسان المادي . يحمل إجابه مقنعة يصل إلها الإنسان بالسعى والمكد والحكشف عن مصادر الرزق .

The state of the s

kan di kanangan di merunggan di merunggan di kemanan di kemanan di kemanan di kemanan di kemanan di kemanan di Menjada di kemanan di

The second section of the second section secti

# البائيات الاستادي



(1)

لابد من تقديم مجموعة حقائق أساسية في مفهوم الإسلام للتاريخ ، يختلف ما عن المفهوم الغربي:

أولا: يبدأ تاريخ المسلمين منذ بدأ الخليفة وينتهى تاريخهم يوم يجمع الله الرسل وهو صراع بين دعوتين . دعوة الله ودعوة الطاغوت ، ونزاع بين معركة المؤمنين ومعركة الكافرين ، واصطدام بين منهجين: منهج الإسلام ومنهج الوثنية، وهو في مجموعة حلقات متصلة بقيادة الانبياء والرسل في مواجهة الوثنية والمادية .

ثانياً: ليس تاريخ الإسلام مايسمى تراكم التناقضات فى العلاقات الناشئة عن طبيعة وسائل الإنتاج، وليس هو مجرد أحداث توافرت لها أسباب معينة صدفة فافرزت نتائج عفوية تحكمت فيها ظروف الزمان والمكان.

ثالثاً: وحدة الامة الإسلامية عبر التاريخ كله وحدة واضحة فى مسارها ويدعونها، ومنه يتبين أن منهج الله تعالى واحد، وإن تعددت فصوله ومنهج الوثنية واحد وإن تعددت صوره وامتحان الله تبارك وتعالى للمسلمين وابتلاء المؤمنين واحد غير التاريخ ومنهج تربية المسلمين وتأهيلهم للجهاد واحد عبر التاريخ ووعد الله المؤمنين بالنصر واحد عبر التاريخ وسنة الله تبارك وتعالى واحدة عبر التاريخ و

مرير يدالله أن بهديكم سنن الذين من قبلكم . .

, وإن هذه أمتكم أمَّة واحدة وأنا ربكم فاعبدون . ·

وابعاً: رسالة الانبياء واحدة من لدن آدم (عليه السلام) إلى محمد على في مواجهة الوثنية والمادية والاباحية (ظهر الفساد في البر والبحر)، زين الناس حبالشهوات) من من المناس

خامساً: الدعوة إلى الله هى العمل الدائم المستمر فى مواجهة المحاولة البشرية الدائمة التى تعمل على طمس معالم التوحيد وإذاعة الوثنية وتنتهى المعركة دائماً بانتصار أصحاب الحق ويزيل الله وجود الآمم والحضارات التى خرجت عن طريق الله .

(سادساً) لا يعرف التاريخ البشرى فترة لم يكن الدين فيها مؤثراً إيجابياً في حياة الإنسان وجميع الانظمة السياسية والاجتماعية التي قامت منذ بداية التاريخ قامت على معتقدات دينية وإن الدين أسر عمؤثر في الاخلاق لا يدانيه مؤثراً آخر.

وسر قوه الدين العظيمة ، هي كوته العامل الوحيد الذي تتوحد به منافيع الأمة ومشاعرها وأقطارها ، ويقوم الدين مقام جميع العناصر الى يتكون مثها روح الامة : ويرجع ذلك إلى قوة تمكن المعتقد في النفوس .

(سابعاً) يرد (ارتولد تويني) قيام الحضارات العالمية السكبري إلى الاديان ويري أن وراء كل حضارة من الحضارات القائمة اليوم ديانة عالمية ، فالعقائد الدينية هي التي تسير مجري التاريخ ، وإذا كان هناك مستفيل لحضارة ما ، فذلك في حدود الدين ، وبسبب منه فالدين هو العامل في إنشاء الحضارات على مدى التاريخ ، الوازع الديني هو الذي حمى الضعفاء من النساء والاطفال والعبيد ضد شرور الاقوياء ، ويقول : لن تحقق البشرية وحدتها المرتجاة من غير مشاركة الله فو أسقطت المرشد العاوى من اعتبارها لاندفع الانسان إلى الفتنة والتنافر ، وهو ما يحافي طبيعته القائمة على الالفة والمعاشرة ، والبناء الاجتماعي يزداد قوة لطبيعته الاجتماعية فإن ملكوت الله هو ميدان العمل الوحيد المسلم به أخلاقياً والدين هو الذي يهيء النفوس البشرية إكتساب زعامة ملكوت الله على الارض والدين هو الذي يهيء النفوس البشرية إكتساب زعامة ملكوت الله على الارض والدين على أنه مساعد ذو إدادة الإله يضنى يكفل له تأدية دوره في الارض ولسكن على أنه مساعد ذو إدادة الإله يضنى يكفل له تأدية دوره في الارض ولسكن على أنه مساعد ذو إدادة الإله يضنى يكفل له تأدية دوره في الارض ولسكن على أنه مساعد ذو إدادة الإله يضنى يكفل له تأدية دوره في الارض ولسكن على أنه مساعد ذو إدادة الإله يضنى ملطانه على جهود إلانسان لتأدية رسالته فيكون لها قيمة ومعي ديانيين .

( عمود للشرقاوي )

التفسير المادى المتاريخ الذى عرفه الغريب لا يصاح لتفسير تاريخنا الاسلامى بل إن التفسر المادى نفسه ما استطاع أن يقول الكامة الآخيرة التي لا تترك محالا لجديد يقال فى تفسر التاريخ ، بل إن الإنسانية لم يتوقف سيرها عند ماركس \_\_كا نقول دكتورة بنت الشاطىء ، بل تابعت سيرها وقد تقدم علم الإنسان فأدرك أن الجماهات والشعوب ليست أفراداً فى قطبع بخضع لنمط واحد من السلوك وتضبطه قواعد صماء كالتي تضبط قطعان الدواب وشهد عصرنا أحداثا كبرى فى حياة الامم والشعوب أضافت إلى موازين اتموى قيما إنسانية لم تدخل فى حساب الماديين وتقول . عرضت العامل المادى على تاريخنا فلم يقبله الامن حيث انصاله بالعامل الديني الذى يلقانا حيثها رجعنا البصر فى الوجود التاريخي لامتنا ، مستقطب سائر العوامل الاخرى ماذية ومهنوية فى تفاعل مؤثر لا يغله أي عامل منها .

ما من كتاب طالعته في الحضارات الأولى والتاريخ القديم لم يكشف عن سيعارة العامل الدبني وعمق نفاذه في الشرق مهد الحضارات ، مهد الأديان والرسالات ، هذا يعني ارتباط التاريخ الحضاري لشرقنا المرق بالمنائد الدينية ، معتقدات دينية وأساطير دينية سابقة على اليموديه والمديدية والاسلام فيها عناصر شبيهة عاجاءت به الرسالات الساوية ، تعقبت مصر القديمة في التوحد والايمان بالبعث والحساب في الحياة الآخرة ، إن القرآن فيا يقضي علينا من مصائر الأمم الغايرة بزودنا بوثانق نفسير دبني لتاريخها ، كايوثق كل ماجاه في قصص الانبياء وشرائمهم فإذا كان مثل هذا التوثيق يعوزنا في كتب مشكوك في صحة متونها ، فيسبنا أن نرد إلى القرآن ما يكتشفه الآثريون أو الباحثون من بقايا الرسالات الدينية في معتقدات شعوب الثمرق القديم . أو الباحثون من بقايا الرسالات الدينية في معتقدات شعوب الثمرق القديم . من المعتقدات الدينية الشرق القديم . الدين أسبق من كل الحداراد العروفة من المعتقدات الدينية الشرق القديم . الدين أسبق من كل الحداراد العروفة .

فلقد كانت حضارات وديان النيل والرافدين، والسند أقدم من الموسوية بآلاف السنين. إن هذه الحضارات نفسرا لمسوقة وسالات الآنبياء المبعونين في أمم باحث كعاد وثمود وسبأ والتاريخ الديني موغل في ماضي البشرية من عهد أبيها آدم ومن بعده نوح، ووجود عناصر دينية مثل مافي الكتب السهاوية الباقية في النراث الشعبي للأمم الحالية كالفراعنة والبابلين والاشورين شاهد على أن هذه البشرية لبثت على طول الزمن وقدم العهد بالرسل الآولين تحتفظ في وعيها ببقايا من الرسالات الآولي مثلها احتفظ العرب في الجاهلية ببقايا من دين الحنيفية، على قدم العهد بإبراهم عليه السلام مختلطة بشوائب من طقوس وثنية آلت إليهم من قديم الحقب وكان من أصنامهم في الجاهلية الاخيرة (ود، وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسرا) وهذه الاصنام الخيمة عا عبد قوم نوح قبل الطوفان في الخبر الثابت عنهم بنص القرآن المكريم: (وفي هذا رد على الذين يتشدقون بكابات جاهلة حيمًا يقولون: وجاءت الاديان وفي هذا رد على الذين يتشدقون بكابات جاهلة حيمًا يقولون: وجاءت الاديان يقصدون اليهودية والمسيحية كأنما لم نكن هناك أديان منذ نوح.

٧ — وهناك خطأ نظره وحدة العرق والدم كشرط اللانتهاء وبطلان الوحدة يفقدان التجانس الجغرافي والدبج السياسي، ونتصور قوميات مصطنعة لدول محدثه قامت على أخلاط من قوميات شي وأوطان متباعدة وألسنة متعددة وسجايا متفاوتة وليس كأمتنا العريقة شعوبا مستقلة لها كيائها الخاص وترابطها جميعاً وحددة ناريخ وتراث وسجايا وانتهاء على تباعد الديار واختلاف السلالات القديمة كنفاوت الطبيعة الجغرافية والمستويات الحضارية ، وهمكذا عمل الإسلام في صهر النفوس والعقول في بولقته فكون منها فكرا واحداً جامعاً .

#### (4)

ومن أخطر المحاذير التي تواجه دراسات الناريخ الإسلامي المماصرة: (أولا) التوسيع في إيراد الصفائر الشخصية بينها تحتضر الاعسال السكيري العامة.

(ثانياً) سيطرة الروح القومية على الماريخ الإسلامى : هذه الروح القومية تآناقض تناقضا واضحاً مع الحقائق الاساسية لأن تاريخ الإسلام في عصر الراشدين والامويين والعباسيين كان تاريخيا للسلين كامم والم يكن تاريخ العرب وحدهم وكان من صناع بطولة البربر والاتراك والفرس .

(ثالثاً) التحدث عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) كالتحدث عن الخناتون وتابليون .

(رابعاً ) إحلال كلمة العرب بدلا من كلمة الإسلام والامة الإسلامية .

(خامساً) محاولة إثارة دعوى باطلة بأن الرسول صلى الله عليه وسلم إنما بعث للعرب وحدهم وتجريد النبي عليه السلام من طبيعته حتى يبدو وكأنه ليس أكثر من داعية أو مصلج سياسي أو اجتماعي أو أن دعوة الإسلام لاتعدو أن تسكون ثورة من الثورات .

( سادساً ) تجريد الدعوه الإسلامية من أساسها الفسكرى ورسالتها الاساسية في بناء العقيدة .

( سابعاً ) إضغاء الروح الإسلامي الى لها أثرها التربوى في النشء المسلم وتجريد للمارك الإسلامية من نفحات الني ومن تأييد الله ويقيسونها عقاييس مادية محته .

(ثامنا): في الكتابة عن المهرة أغفل المؤلفون جوانب رعاية الله ودكروا على عنصر الاحتفاء وغفلة قريش وعدم رؤية أحد النبي ( تاسعاً ) في موقعة عين جالوت تجاهل المؤلفون نداء , واسلاماه , .

( عاشراً ) عند الحديث عن غزوة أحد إم يذكر الثرافون حدد الجيش الإسلامي .

(حادى عشر) فى الحديث عن ممارضة قريش للإسلام ذكر أن السبب فى ذلك هو خوف قريش على مركزها التجارى، وهذا تحليل ماركسى فإن قريشاً قد عرضت على الرسول التنازل عن كل شيء له ولكنه رفض، فقد كان الصراع عقيدة ولم يكن الامر اقتصاداً.

( ثانى عشر ) الركين على المجارك : وإهمال الجوانب الاخلاقية والحضارة الإسلام وكأنه تاريخ غزوات وحروب .

( ثالث عشر )حشد كثير من الخلافات وتكثيفها و بخاصة تلك الخلافات. التي جرت بين على ومعاوية وقد نتج عن هذا سب بيض الصحابة دون تحيص علمي ودون معرفة بالظروف كلما .

(رابع عشر) تناول الحركات الانفصالية لحركة ابن طولون وابن طغج الاخشيد على أنها حركات استقلالية والاولى تتناول هذه الحركات على أنها حركات انفصالية يقف وراءها أشخاص مغامرون.

( خامس عشر ) يقولون التوسع العربي وكان الفتوحات الإسلامية توسعات استمارية مع أن هناك فروقا كثيرة بين هذه وتلك .

( سادس عشر ) يقولون أن عربن الخظاب ولى عربن العاص مصر مكافأة له قبل هكذا كان يوسى عر الأمور أم أن عمرو بن العاص كان جديرا بحكم مصر.

 $(\mathbf{\xi})$ 

مَنْاكُ مَلَاحِظَاتِ أَسَّاسِيةً عَلَى أَخْدَاءُ النَّكَتَابِ فِي بَارْبِخُ الْإِسْلَامِ: أولاً: هَنَاكُ فَرَقَ بَيْنِ أَدْ يَخَنَا الْإِسْلامِي دَيْنَ نَارِيخُ أَي أَلِمَةً أَخْرِي . أن الخرافات اليسيرة التي رويت في ثنايا تاريخبا رويت منفصلة عن تاريخنا نفسه ، أما التاريخ اليوناني أو التاريخ الهندى فلا يمكن تخليصهما من الخرافات ، وقد امتزجت بعناية الامتين وأدبهما وحضارتهما وحياتهما الاجتماعية وبينها بوى الإسدلام يجب ماقبله ، ويفصل بين العرب وبين جاهليتهم فصلا مبينا وفي حياتهم الدينية على الاخص إذ بنا لانزال برى حاضر الامة الهندية والامة اليونانية مثلا ملونا محالتهما .

ثانياً: إننا نحن المسلمون نستطيع أن نؤرخ أحداث بلادنا في العصور الوسطى من غير أن نذكر ملوك الروم والفرنجة والإنجليز ولمكن الروم والفرنجة والاسبان والإنجليز لايستطيعون أن يكتبوا تاريخهم الوسيط إذا هم أهملوا ذكر عمر بن الخطاب ومعاوية ، والوليد، وهارون الرشيد ، وعبد الرحمن الناصر وصلاح الدين ، ويوسف بن شفين أو مسلمه بن عبد الملك أو موسى بن نصير أو طارق بن زياد ، أو عبد الرحمن الغافق.

ثالثاً: من الظلم الحكم على العصر الأموى بتصرفات فردية ليزيد بن معاوية وننسى الفتوحات العظيمة فى عهد معاوية وعبد الملك بن مروان والوليد بن عبد الملك وتنسى عهد عمر بن عبد العزيز الذى تحقق فيسه الاكتفاء الذاتى وننسى أنه فى العصر الأموى وصلت الدول الاسلاميسة إلى أقصى حدودها فى آسيا وإفريقيا وأوربا والفتوحات لا تتم إلا بقوة الإيمان وتحقيق العدل وتحقيق الآمان .

رابعاً: كتابات التاريخ الإســـلامى عن طريق الاستشراق تتسم بالحقد والعداء وتلمس السقطات والهفوات التي يبرزونها ويكبرونها عن عد ، ومن ذلك ما كتبه جرجي زيدان عن عذراء قويش وكتابه فتاة غسان وهو لم يكتب إلا في الفتن الإسلامية ليزيد النار إشتعالا ثم كتب المثالب وتلمسها .

خامساً : يعتبر المؤرخون الغربيون ( سقوط الدول الرومانية ) حُدَّأً مُ

فاصلا بين العصور القديمة والمتوسطة ، بينها هناك ماهو أعظم وأجدر بأن يكون حداً فاصلا لفترتى التاريخ البشرى : ألا وهو ( ظهور الإسلام )

(0)

يقف المؤرخون الغربيون موقفا مريبا أزاء معجرة انتشار الإسلام ويعللونها تعليلا ماديا وقد أجمع المؤرخون المنصفون على أن سرعة انتشار الإسلام أمر فريد عجيب على مدى التاريخ ذلك أن العرب لم يكونوا من المسكرية ولا من حضارة العلم والمدنية بالقدر الذي يوازي خصومهم ويرى المؤرخون أن سرعة انتشار الإسلام إنما ترجع إلى أنه كان أفضل نظام اجتماعي وسياسي تمخضت عنه العصور وإن سيادته ترجع إلى أنه وحد فى كل مكان أعاً استولى عليها الخول ، وفشا فيها بالنهب والعسف ، فلما جاءها الإسلام لم بجد إلا حكومات مستعبده مستأثرة مقطعة الروابط بينها وبين رعاياما وكان نظام رأس المال في الإمبراطورية البيزنطية قائما على الاسترقاق وكانت الآداب والثقافة الاجتماعية آخذة في الانحلال. ومنهم من يرى أن العرب كانوا [قبل الإسلام ذوى بصر بالحروب أكثر بما يظن الماس فأصبحت أمة محادبة من الدرجة الأولى ، ومنهم من ذهب إلى أن قسوة الحيساة المادية والاقتصادية دفعتهم إلى التطلع إلى ما فى البلاد التي فتحوها من عيش رغيد وموارد انتصادية ثمينة وهذا هو التفسير المادى في ضوء البواعث الاقتصادية وخاصة الشيوعية المادية ، ولو صدق هـذا التفسير المادى والتعليل الاقتصادى على الفتح العربي لاقتصر العرب على فتح البلاد الخصبة ، ولما ذهبت جيوشهم وقبائلهم الزاحفة إلى البلاد الفةيرة الشحيحة النائية عن مواطنهم ، ولو لم يكن هدف زحفهم نشر الـكلمة أو أو الرسالة التي حملهم الله تبارك وتعالى إياما إلى الناس كافة ، بل لو كان هـذا التفسير المادى له ظل من الصحة لأسرع الخلفاء الراشدون الأولون الموجهون لتلك الفتوح إلى نةل مدة سلطانهم وحكمهم من مكة والمدينة و صحراء الجزيرة العربية إلى غيرها من البلاد المفتوحة .

ثلاثة تزعموا هذه الدعوى : تفسير الفتح الإسلامي في بواعثه ونتائجه تفسيرا ماديا اقتصاديا هم المستشرق كارل بيكر ، البرنس كيتاني ، الآب اليسوعي لامنس : هؤلاء الثلاثة يسمون الفتح الإسلامي بالفتح العربي ويقولون أنه كان غزوا عدوانيا لكسب المغانم أكثر بماكان لنشر الدين الجديد وأن الذي فتح الشام والعراق وفارس ومصر وبلاد إفريقية لم يكن دين الإسلام بل دولة الإسلام وأن العربية هي التي انتصرت في هذا الفتح لا الاسلام وجماع ما عندهم من الرأى فى بواعث الفتح بأن العرب ـُــا توحدت كلمتهم وصاروا وحدة متآلفة في الجزيرة العربية بعد أن انتهت حروب الردة ، اندفعوا بالغزو حارج الجزيرة إلى الدول القائمـــة على حدودها حتى يجلبوا ما شاءوا من اللغانم والاسلاب ويحققوا لانفسهم مناعم الحياة التي كانوا يسمعون عنها في بلاد الهلال الخصيب ومصر والشاطيء الافريقي وما كان العمل لدولة الاسلام إلا تحقيق هذه الرغبة وتنظيم هذا الغزو والاشراف على مسيرته وتوزيع ما جاء به من الاسلاب والمغانم ووراء هذا الحكام نزعة مغرضة غطت موقع الحق ، يزهمون أن العرب صادوا وحدة بعد حروب الردة وأنهم بهذه الوحدة شعروا بهـذه القومية فخرجوا للفتح ونسى هؤلاء أن الاسلام هو الذي جمع في الاصل كلمة العرب وحقق لهم تلك المعجزة التاريخية فجعلهم وحدة فى العقيدة والروح والحلق ، بعد أن حطم أصنامهم من الطين والحجر ونني عنهم العصبية وأزال ما فهم من بواعث الفرقة فالاسلام هو السر الاول والاكبر في تلك المعجزة التي حققها المسلمون في الفتح والنصر والعقيدة الاسلامية هي التفسير لتلك القوة الخارقة التي دفعتهم وأعانتهم على تحرير الأمم من عبادة الاصنام وعبادة الحكام ومن ثم كان الوجود الاسلامي في تلك الامم حقيقة إنسانية تحمل الناس جيعاً على الحب والانصاف والعدل وإنهم لني ذلك سواء لافرق بين عربي وعجمي أو أسود أو أصفر.

( محمد فهمي عبد اللطيف )

(0)

ولا ريب أن هاك خلاف عميق بين المقرح الاسلاميسة وبين فتوح الاسكندر المقدوني وهانبيال القرطاجي وداراً الفارسي . إنما فتح هؤلاء الفادة مافتحوا من الاقطار ليتسلطوا على شعوبها وليحكموها حكم استبهار واستبداد ولينهبوا ماني تلك الاقطار من خيرات وأرزاق وكان شريعتهم تقسيم الناس إلى سادة وعبيد فهم السادة وأبناء تلك الشعوب هم العبيد ، اما وجهة الاسلام فكانت وجهة إنسانية ، فالناس سواء في حتى الحياة ولا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى ، ولتحقيق هذه المباديء السامية كانت الفتوحات الاسلامية وكان ما حققته من انتصارات باهرة رائعة وكان هذا هو السبب في بقاء الاسلام عقيدة لتلك الشعوب على امتداد وكان هذا هو السبب في بقاء الاسلام عقيدة لتلك الشعوب على امتداد أربع عشر قرناً من الزمان ، ولكن أصحاب الفلسفة المادية مازالوا وقصت إليها الحاجة إلى الطعام والمال .

ومن العجيب أن هذه الوعوى تجوز على بعض المؤرخين المعاصرين قد رددوها من غير وعى لموقع هذه الجقيقة الاسلامية . أن تفسير الفتح الاسلامي تفسيرا افتصاديا كما يقولون وربط دوافعه وأهدافه بالحرص على الاسلوب والرغبة في المضائم هو في منطق الحق والانصاف تفسير مغرض تنقصه كل الشواهد والدلائل التاريخية ، كما تنقصه كل البواعث والظواهر التي تجلت في وقائع هذا الفتح وسلوك قادته وجنوده ، على أن هذا الفتم الخاطيء كان الهاجس الأول الذي ساور جبابوة القرس والروم حين هز الفتح الإسلامي عروشهم ، وراوا حماسة أولئك الفاتحين المتأجبة وجوأتهم على العظمة الفارسية والبيزنطية وهي عظمة لاتطاول ولا يمكن وجوأتهم على العظمة الفارسية والبيزنطية وهي عظمة لاتطاول ولا يمكن الفاتحين من قلب الجزيرة لينالوا غنما أو يرجعوا بسبب ، وإن وضع القوت في أفواههم مما يكني لاستسلامهم وردهم إلى صحرائهم .

( محمد فهمي عهد اللطيف)

(7)

ولفد كان م أحطر محاولات الاستشراق الشيوعى دعسواه بأن حركات الانقاض على الدولة الإسلامية هي حركات تحرر والاشادة محركة القرامطة حتى ليفاحر شاءر عراق متمرد بأبه قرمطى ومحاول بعض الكتاب العرب الاشاده بحركة القرامطة التي قامت ضد نظام الدولة العباسية واعتدت على الكعبة فيتحدث عنها كدعوه تقدمية تمثل اليسار الاسلامي ( وألف أحدهم أطروحة حول إحدى هذه الجاعات ) وهو مخطط خبيث لاحياء الخلافات والصراعات التاريخية داخل الوطن العربي والامة الاسلامية .

إن التفسير المسادى للتاريخ الذى طرحته الكتابات الماركسية فى السنوات الأخيرة لم يقم على فهم صحيح للإسلام وإنما قام على أساس خصومة حاقدة ، وقد ظهرت فى الفترة الآخيرة من القرن الرابع عشر أبحاث فى التاريخ تقوم على المادية التاريخية .

والمادية الناريخية نقوم كايقول دكتور فاروق عمر فوزى على تأثر مؤرخو أوربا ومستشرقوها بفكرة جوبينو العنصرية فى القرن ١٩ وقد أكدوا فى كتاباتهم هذا الاتجاه العنصرى فى دراسة الناريخ الاسلامى وصوروا أحداثه فى صورة نزاع حاد بين العرب الحاكمين والشعوب المحكومة من فرس وترك وبربر كأن لم يكن فى هذا الشرق الاسلامى المحكومة من فرس وترك وبربر كأن لم يكن فى هذا الشرق الاسلامى طبيعة هذا الانجاه العنصرى الذى شوه حقيقة دور العرب الحضارى ومن أمثلة ذلك ما ذكره فاوتن وولهاوزن اللذين أظهرا تاريخ القرن سكان البلاد المفتوحة وقد تأثر بهذا التفسير الكثير من المؤرخين ومهم عرب طبقوه على مظاهر كثيرة من التاريخ الاسلامى من جملتها الجركة البابلية نفسها ، فصوروها فى صورة انتفاضة قومية إبرانية .

والواقع أن هذا النفسير جرد الحركة البابكية من سياقها التاريخي الشامل

وحصرها فى جانب واحد بالغ فى إظهاره وأكد عليه متناسيا الجوانب الآخرى .

ومن هذا تستطيع أن تؤكد فساد هذا الانجاه الذي سار فيه مؤرخون عرب على طريق المذهب المادي في التفسير التاريخي مقلدين المستشرقين الروس ، وأخطر أعمالهم محاولة إعادة كتابه التاريخ الاسلامي بمفاهيم شعوبية وماركسية مشتركة وأخطر هذه الابحاث :

- ـ من الحركات الفكرية في الإسلام: بندلى جوزى
- السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات . فإن فلوين
  - الدولة العربية وسقوطها: ولهاوزن .

ويرد الدكتور فاروق عمر فوزى هذه الخطة إلى المزاعم التي استحدثها المستشرقون: ماسنيون وكايتاني وبرنارد لويس وكراوس والتي قدمها المادكسيون اليهود بندلي جوزى ولوتسلي وايفاتوف وقد أشار الدكتور حسن قاسم العزيز إلى خطر هذه الظاهرة التي تقوم على (المادية التاريخية) في تفسير التاريخ الاسلامي، والتي تدعى أن هذه الفرق الضالة المسآهرة على الاسلام كالقرامطة والزنج وغيرهم وكأنها تمثل نضال الشعوب المظلومة بدعوى أن العرب مارسوا الارستقراطية في الحكم والتسلط والتعصب وأنه قد استخدمت الامكانيات المادية في شراء ذمم وأقلام الكتاب المثقفين الاعاجم ليكتبوا في مثالب العرب ويشككوا في تراثهم الحضارى ودوره في التاريخ.

والحقيقة أن الرابطة التي ربطت بين الحسكام العرب والمحسكومين من الشعوب التي دخلت الاسلام كانت فوق القبلية وكانت تقوم على العقيدة وبعد القضاء على حركة المرتدين تطابق مفهوم الاسلام والعروبة ، لقد كان تعدد الاصنام والآلهة قبل الاسلام يعنى تعدد الهوايات ولسكن التوحيد وحد الهوية ، فكانت الفتوحات في العراق والشام حروب تحرير الاداضي

عربية مغتصبة من قبل الساسانيين والبيزنطيين ، فقد اندفع أهل اليمن في الجيش العربي لتحرير الشام لآما أرض أسلافهم ( الطبنى ) أى أنها أرض القبائل اليمانية التي استقرت في الشام منذ زمن يعيد ، وكان الإسلام منعطفا مهدا في تبلور الوحدة ذلك أنه نادى بضرب كل دعاوى العصبية وللقبلية وثبت معني أوسع للعروبة أساسه اللغة والثقافة ، وليست العربية بأحدهم من أب ولا أم ، وإنماهي اللسان فمن تكلم العربية فهو عربي (الطبري) وكان لا بد أن يمر بعض الوقت لكي يندنج الموالي في التركيب الاجتماعي الجديد ودخل كثيرون في الإسلام بعد اتساع المرقعة .

والواقع أن العرب هم الذين نظموا الداخلين في الإسلام وشجعوهم على التفاعل والاندماج ، وقد غالى بعض المستشرقين ومن اتبع وأيهم من المؤرخين في أن الاضطهاد الذي مارسه بعض الخلفاء أزاء سكان البلاد المفتوحة قد شمل العرب والموالى وإذا كان بعض أصحاب هذا الرأى يوردون الامثلة على سوء حالة الموالى وأحتقار بعض العرب لهم فهى أمثلة شاذة وتدل على حالات استشنائية ثم أن هناك عديد من الأمثلة تدل على التعاون والامتزاج والاشتراك في السلطة .

# (راجع الطبرى جـ ٩ ) و (الـكامل للمبرد جـ ٣ ص ٤١)

« اتخذ البعض من سياسة التعريب وسيلة للطعن على الأمويين لأن هدفهم كما يزعمون من هدده السياسة قصر الوظائف على للعرب وهذا خطأ وسوء فهم لسياسة التعريب التي تعنى جعل اللغة العربية لغة الدواوين والإدارة والسكة وكل من يجرأ في نفسه الكفاءة والانقان للعربية يستطيع أن يتبوأ هذه الوظائف ووقائع التاريخ تثبت أن أغلب موظني الدواوين والمالية كانوا من الموالي الذين يتقنون العربيه ، هذا إضافة إلى أن هشام بن عبد الملك

أمر كتابه برجمة بعض كتب اليونان والفرس للاستفادة منها في عملية تنظيم الدولة بما يدل على تفتح العرب وموقفهم المرن تجاه نظم وثقافات الاعاجم. ( ابن النديم ـ الفهرست ص ١١٧)

## (V)

تواترت فى الفترة الآخيرة من القرن الرابع عشر مؤامرة انبعات السكتابات عن الزنج والقرامطة والبابكية بدعوى أنها حركات تحررية أو حركات عدل اجتماعي قامت بذلك الدوائر الصيونية لإفساد التاريخ الإسلامي وعاونتها دوائر الاستشراق الروسي وقد ألف عن (البابكية) من أدعى أن حركة بابك الخرى هي انتفاضة الشعب الازربيجائي ضد الخلافة العباسية بينها هي ليست كذلك بل هي حركة هدم لما بناه الإسلام ونفتيت الصرح الذي أقامه الفكر الإسلامي يقول المؤرخ العباسي صاحب [العيون والحدائق في أخبار الحةائق]:

لم يكن فى الإسلام حادث أضر بالإسلام والمسلمين من ظهور بابك المقالة التى تفرع منها القرامطة والباطنية .

فلما جاء هـــذا المؤلف الماركسى وكتب عن الحركة البابكية استباح لنفسه التهجم على جميع مؤرخى الإسلام بدون استثناء ولم ينج من خفيظته إلا مؤرخى السريان والارمن والفرس والمستشرقين الاوربيين والسوفيت.

ومع ذلك فقد وجهت إلى صدره حراب كثيرة أردته قتيلا وكشفت عن زيفه وغروره وانهزمت نحلته الشموبية .

## $(\Lambda)$

أشار كريمر وفان فلوتن إلى أن الفتح الإسلامي تحول إلى تسلط عربي ضد الشعوب الأعجمية ، فإن الفتح الإسلامي ماكاد يستقر ويمد جذوره إلى المناطق الشاسعة التي بلغها حتى استحال إلى عمل سياسي انشقي

بسبه المجتمع الإسلامي إلى طبقتين : طبقة السادة والولاه وقسم كبير من الرعية العربية ثم طبقة الموالى وهو ذلك الخليط من الشعوب الأعجمية المغلوبة فأما العرب فإنما خلقوا ليسودوا أما غيرهم فإنما خلقوا لمسح الطرق وخرز الحقاف كازعموا بأن المولى كان محتقرا في المجتمع فلا يخاطبه العربي بالكنية ولا يتبوأ أي منصب في الدولة .

# هذه الصورة لا أصل لها .

إن إسناد أي طبيعة أو باعث إلى أمة من الامم لايصدق إلا بالاعتماد على بينات من الاحداث أو الوثائق المتعلقة بتلك الامة عامة أو بالغالبية العظمى منها فلا جرم أن تصد الاحداث الشاذة والنادرة ولا تفسر إلا ضمن دائرتها الشاذة أو النادرة وحدها .

إن هناك تناقضا بين هذا التفسير الوافد وبين الأحداث التاريخية التي يفرض أن تكون غطاء له .

(أولا) لم يثبت أن كلمة الموالى فى هذا العهد كانت خاصة بالأعاجم دون العرب ، بل كانت تطلق على كثير من العرب كما تطلق على الأعاجم بناء على أسباب لا شأن لها بالعجم والعروبة .

(ثانياً) لم نجد في شيء من الوقائع التاريخية العائدة إلى عصر الخلافة الراشدة أو العصر الاموى ما يدل على أن العرب عموما أو غالبيتهم العظمى أو أي فئة كبيرة منهم كانت تحتقر العنصر الاعجمى أو تسعى لإبعاد الاعاجم من الوظائف النبيلة الى بجب أن لايتبوأها إلا العرب ، بل الذي رأيناه في هذا الصدد يقرر العكس تماما . عطاء بن أبي رباح مولى تولى أفتاء مكة وكان ينادي الخليفة الاموى في موسم الحج (لايفي الناس إلا عطاء) وكان طاوس بن كيسان وهو فارسي لا يبالى أن يوبخ الخلفاء في مجال الذ كر والارشاد ، وكان واصل بن عطاء المعتزلى مولى لني وكان صدرا في اللغية والادب والعلم لم ينكر فضله إنسان

وهناك مثات الموالى كلهم كانوا يتمتعون بين العرب بالجاه والمكانة في العصر الاموى ولم يثبت أن العرب نافقوا قائلين إن الموالى إنما خلقوا لغرز الجفاف وكسح الطرق.

ومن الحقائق الى لا تقبل الريب أنهم جميعاً كانوا يقفون من همذا السآزر والنقسدير المتبادل تحت مظلة من الوصية النبوية القائلة: , كلمك لآدم وآدم من تراب ، . أما القضية المكبرى الى أنارها فإن فلوتن فى كتابه ( السياءة العربية ) عن جواز للصالحين من الاعاجم أن ينكحوا فساء العرب فى الجنة فهذه جملة مردها إلى قصة أورها المبرد فى الكامل مضعفا ثبوتها عن رجل من إعراب البادية وقد جاء جوابها من صاحب القصة نفسها دليلا على نقيض التحليل المزعوم .

- ١ ساغ أن تفسير الاعرابي الواحد من جفاة البادية بالناس كلهم .
- ٢ بتر الخبر عن مصدره وقطعه عن تتمته ليأخذ مظهر البحث الفقهي .
- كل ذلك من أجل أن يتيسر القول بأن الفتح الإسلامي سرعان ما تحول إلى سياسة عنصرية استهدفت بسط السيادة العربية على سائر الشعوب الاخرى ولعبث الفوارق العنصرية التي حطمها الوازع الإسلامي في صدور المسلمين .

( محمد سعيد رمضان البوطي )

( )

أشار الدكتور أحمد عبد الرحيم مصطفى إلى ظاهرة خطيرة فى تحويل بحرى التاريخ الإسلامي المعاصر ذلك هو أن وضع المتحمسين للحضارة المغربية وقيمها على قمة السلطة فى بلدان عربية كان من شأنه أن يغذى الاتجاهات الافليمية معزرة بالاساطير المحلية وهكذا أطلت مرأسها الاساطير المحقية والبابلية والفرعونية والاشورية التي اختلطت دون انسجام

بالبطولات القبلية في الجاهلية والإسلام بل وجرى توجيه التاريخ لتنسجم وقائمه مع هذه الاساطير والبطولات وجاءت بعض أجزائه مفتعلة تلس ببن سطورها ألوانا من الخلط والتناقض ، وكان للشوام الذين روجوا للفينيقيين وأنسكروا أى صلة لهم بالعرب بعد الحرب العالمية الاولى وبدأت تبرر الاتجاهات القومية الى أوجدها المبشرون الغربيون في الشام وقد استغل التيار القومي لمحاربة الدولة العثمانية من جانب بريطانيا وقد قبنت بريطانيا مشروع الجامعة العربية رغبة منها في تكفيل العرب تحت إشرافها لامتصاص تيارات السخط ضد الاستمار ، كما جرت محاولات لـكتابة تاريخ عربي عام ومقرابط لم يرسم له حتى الآن حدود واضحة نتيجة للرواسب الإقليمية واختلاط ثاريخ العرب بتاريخ الحضارات البائدة الى تعاقبت على الأراض التي فتحوها وبالتاريخ الاسلامي بوجه عام وهناك انجاه إلى التوسع في مفهوم العروبة بحيث يشمل المنجزات الاسلامية العامة ، واعتبار معطيات الاسلام للغرب هي فضـل للعرب على أوربا واعتبار البمض انتصارات صلاح الدين والماليك والاتابكة على الصليبيين انتصارا للقومية لا للإسلام ، وقول بعض المستشرقين أن تاربخ العرب والاسلام مشدود إلى الماضي دون الحاضر والمستقبل على حد سواء.

( نقلت بتصرف )

ويرى الدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور أن التاريخ قد اتخذ مطية لخدمة نزعات سياسية ، وتبين اتجاهات ضرورية وأن هنماك محاولات لتشكيل التاريخ الاسلامي وفتي أهوائها لتحقيقي أغراض سياسية حربيسة و إقليمية وشعوبية ومذهبية تعسفية ، من أعداد أدعياء التاريخ وضعاف الضمائر داخل الجامعات وخارجها بمن أطلقوا على أنفسهم أسماء براقة ،

ويتصل بهذا ما قام به كثيرون من تفسير التاريخ لملاسلامي تفسيرا قوميا واقليميا وعربيا ، ولقد حدثت تداخلات كثيرة يجب اليقظة لهما والتنبه لآثارها ومن ذلك أرلئك الغرباء عن تاريخ هذه الامة الذين حاولوا

أن يحدثوا أثاراً وهمية وتحولات كاذبة ومن هؤلاء (ايلي قدوري) اليهودي الذي ألحق بالتاريخ القومي الغربي تشويها خطيرا حين حاول أن يقنع قراءه يتعاطف الصهيونية مع الحركة الوطنية المصرية ولقاء مصطني كامل بالصهيوني هرتزل ومحاولة الادعاء بأن الصهيونية كانت حامية للحركة الوطنية المصرية .

كذلك فقد أجمع الباحثون على أن الناريخ الذي يكتبه المؤرخون الأجانب يتسم بعدة عوامل:

(١) حجب التفسير القوى (٢) خفاء المنظور الوطنى

(٣) بروز المحتوى التدميري الذي يستهدف شخصيتنا القومية ويفقدنا الثقة بأنفسنا وهو يركز على السلبيات .

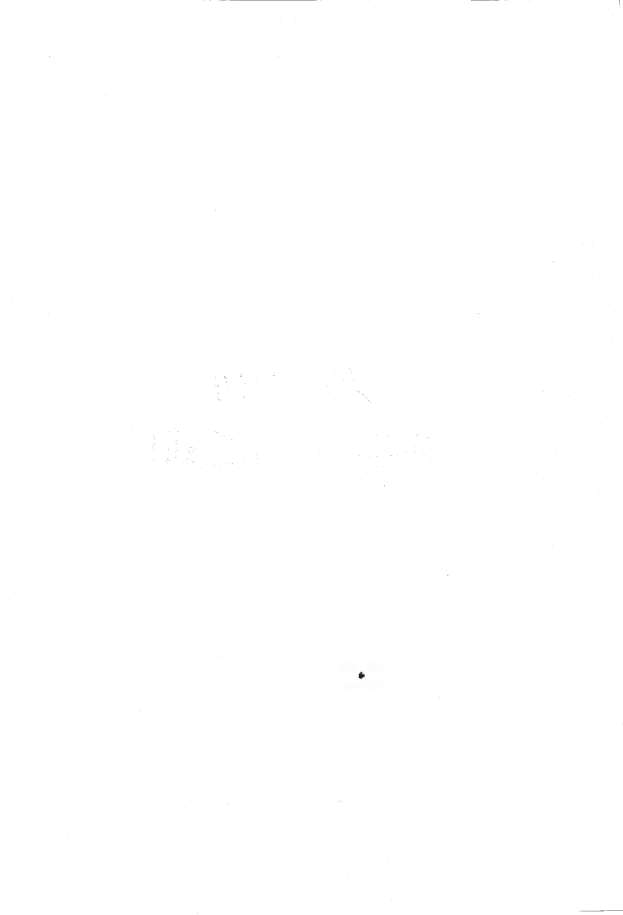
The state of the s

enter of the second with the first the

giago dibiga cons

and the same of th

# البائث العبسة



# (1)

منذ أن بدأت حملة تطويق النفوذ الفرى لعالم الإسلام كانت ( اللغة العربية ) من أكبر الأهداف التي عمد الاستعار إلى ضربها واستنقاصها ، ذلك لأن اللغة العربية الفصحى هي جرء لا يتجزأ ولن يتجزأ أبداً عن الإسلام ، وأنها اللغة السائرة دائماً في ركاب الإسلام أينها ذهب ومن ثم استطاع النفوذ الغربي :

- ١ توقيف اللغة العربية عن السير في ركاب الإسلام -
  - ٢ \_ إحلال العاميات بدلا من الفصحي.
- ٣ ــ إحلال اللغات الأجنبية المستعمرين بدلا من العربية .
  - الدعوة إلى ما يسمونه اللغة الوسطى المهجنة .

وقد استهدف ذلك قطع أواصرها بالقرآ, السكريم وبالغراث وإهمال النحو رهبوط معانيها باستخدام العامية واستعجام نواحيها بوفرة التراكيب الأجنبية وظهر عدد كبير من التغريبيين الذين حملوا المعادل لضرب الفصيحي و ممدمها (سلام موسى، لويس عوض، . . .

كذاك فقد خلق التغربيون انطباعات خاطئة ومرفوضة مفادها أن لغاتهم الانجليزية والفرنسية هي اللغات الجديرة بالاهتمام.

ويبدو خطر المواجهة للغة العربية في ذلك الحصار المضروب حولها ، في أفريقيا ، وآسيا حيث إحتلت اللغات الفرنسية والانجليزية مكاناً واسعاً ، منذ أوائل القرن ، وأمكن نحويل أبجديات عدد من البلاد الإسلامية إلى اللغة اللانينية (اندر تيسيا ـ تركيا . . الخ) فني هذه البلاد الإسلامية يحرى التملم باللغا الاجنبية ، والثقافة والصحافة والإذاعة ، وكذلك أقسام اللغات في الجامعات تضم لغات من الانجليزية إلى الاسبانية والصينية وتسقط من الاعتباد اللغة العربية في بلاد ذات أغلبية إسلامية ساحقة.

ذلك أن الدول الغربية تعلم أن العربية هي عنصر وحدة يلتقي عليه المسلمون

فضلاً عن أنها جسر يربط بين الآفارقة والإسلام من ناحية وبينهم وبين العرب من ناحية أخرى ولذلك فقد أعلنت في قلب أفريقيا حرب لا هوادة فيها على الحرف العربي وصفيت الكناتيب بوصفها جيوبا وأوكارا مشوهة . وعندما اضطرت فرنسا إلى إنهاء احتلالها الرسمي لغرب أفريقيا كانت قد جندت لا ستمراد تلك الرسالة من ميلشيات مزودة بأسلحة فتاكة ونصب في منعطف كميناً للغة العربية .

هذه اللؤامرة على اللغة المربية من أخطر ما يواجه اللغة العربية في مطالع القرن الخامس عشر الهجري.

٢ -- وهذاك دعاة العامية في البلاد العربية وهدفهم تفتيت هذه الأمة وإيجاد لغة خاصة لكل فئة من الأمة أو قطر من أفطارها تستعمل في تدوين معارفهم وعلومهم وأدبهم وبالنالي لا يستطيئ أي مواطل في أي قطر أن يفهم ما ينشر في "قطر الآخر ، وهم بألجلة يسددون ضربة في مقتل إلى إللغة العظيمة : التي هي الركيزة الأساسية في وحدة الأمة .

يقول دكتور عبد الكريم طليفة إن الفجوة بين اللغة الفصيحة واللهجة العامية ليست بهذه الصورة المهولة التي يحاول أعداء الآمة إظهارها أو الترويج لها وإن الخلاف بين عبارة المكتاب العلماء وبير عبارة العامة أمرجاء مألوفاً في كل أمة لها لغة حية . ويجب أن نفرق بين وجود لعاميات المختلفة في أقطار الوطن العربي وطبيعة وجود لغة عربية محلية .

٣ - وهناك المتحذلقون الذين يدعون بالباطل أن اللغة العربية صعبة ، وهم حين يقادنون بين اللغة العربية واللغات الغربية ينسون مصاعب اللغة الغرنسية واللغات الآخرى .

٤ -- وهناك دعاة أقحام ألفاظ غربية على اللغة العربية ، وهى من خطط المؤامرة ، التى واجهها المفكرون الإسلاميون بشدة فقال منصور فهمى : لو أننا تركنا للعلماء والمخترعين من أهل الصناعة فى الغرب أن يفتحموا الحواجز على لغينا العربية لعرضناها لحجافل من الألفاظ تغمر مها فتصبح هذه اللغة مهلهلة خالية

من جمال صنعتها العريقة ونسيجها المنسجم ، ولذلك ترانا أميل إلى تغليب اللفظ العربى وتسويده فى القياس وإذا أحيينا لفظاً مهجوراً طغى عليه النسيان وإننا نؤثر ذلك كله على الإسراف فى استخدام الدخيل من اللغات الآخرى.

# ه ــ وهناك الدعوة إلى كتابة اللغة العربية بالحروف اللاتينية :

ولاشك أن الحروف العربية هي أصلح حروف الابجديات قاطبة لكتابة الألفاظ ومن أكثرها دقة في ضبط الاصوات وقد استطاعت أن تؤدى من أنواع الكتابه مالم تستطع أبجديه أخرى أن تؤديه ، وقد استطاعت الحروف العربية أن تكتب لهذه اللغات جميعاً دون تعديل أو تغيير أو إضافة في أشكالها الاساسية ولقد استهوت التغريبيين فكرة تسهيل الكتابة العربية بالحروف اللاتينية وانخدعوا بما حققه دعاة التغريب بعد ذلك في تركيا ، غير مقدرين الفارق بين اللغتين ، فالتركية من الاسرة الطورانية لم تكن ذات حضارة أصلية قديمة ولم تسهم يوماً في الثقافة الإنسانية على الصعبد العالمي ، وقد بلغ ضعفها أنها وهي القوة المستعمرة الغازية للغة العربية في دارها استعارت أبجديتها ومعظم ألفاظها لتستكمل مظهرها ودلالتها .

وهذه هي الخديعة التي مثلت العربية الفصحى باللاتينية والعامية المحلية للبلاد العربية بلغات أوربا التي تفرعت عن اللاتينية وفاتها أن اللغة العربية تعرب عن فكرة وثقافة ممتدة لامةواحدة في تاريخها البعيد إلى حاضرها المشرق، وما تزال مفعمة بالحياة والقوة في تطورها وتفاعلها لم يتوقف وهي لغة أمة واحدة ارتبطت بالتاريخ والعواطف والفكر والقيم والمصير أوثق ارتباط وفوق ذلك فهي لغة القرآن الكريم أساس الحضارة والفكر والثقافة العربية الاسلامية ، أوكما تقول عبد الكريم جرمانوس: إن للغة العربية سنداً هاماً أبقى على روعتها وخلودها هو الاسلام فلم تنل منها الاجيال المتعاقبة والعصود المتباينة واللهجات المختلفة على نقيض ما حدث للغات القديمة المهائلة التي انوت تنقرض .

أما اللغة اللاتنية فلم تكن لغة الغرب كله ولم تستطع التغلب على اليونانية لآن الثانية قد إدرتبطت بحضارة أهلها وهي أرقى من حضارة الرومان فلما الامبراطورية شطوين كانت اليونانية في الشرق واللاننية في الغرب فضلا عن أن اللاننية كانت لغة استقراطية لايمارسها ولايمسها إلا النخبة الممتازة ولم تتغلغل في طبقات العوام (على الحديدي).

(٣) من أخطر مقاتل االغة العربيه محاولة كسر الشكل العربي القديم بصيحة كسر عامود الشعر ، وكسر اللغة الفصحى وذلك بهدف القضاء على الوحدة العسكرية الإسلامية التي أقامها القرآن والممتدة خلال أربع عشر قرنا فالمحافظة على قوالب اللغة أو عامود الشعر ضرورة ويمكن لجميع المعاني الجديدة أن تصاغ داخل هذا الاطار ومن وراء تعلم اللغات الاجنبية والنرجة من اللغات الاخرى محاولات لادخال ذهنية أخرى مختلفة عن ذهينة التوحيد والقرآن . ومن الضروري تعلم اللغات الاجنبية في إطار اللغة الامم حتى لاتعطى اللغة الجديدة ولاء معارضا للولاء الاصيل فقد حرص النقود الاجنبي أن ينقل فكره عن طريق الغة وأن يحقق لها ولاء في نفوس وعقول أبناء الامة الواقع تحت إسيطرته فالتخوف من تعلم اللغة الاجنبية أمر طبيعي الغاية فاللغة ليست وسيلة للانصال فحسب ، أنها أيضا وسيلة لنقل فكر معين وأيدلوجيات معينة أي أن تأثيرها على من يتعلمها بعيد المدى على عكس ماقد بقبادر إلى الاذهان أول مرة .

#### (1)

أن محاولات التشكيك في صلاحية اللغة العربية الفصحى لتقديم العلوم والتكنولوجيا هي من أخطر المحاولات ، ولم يعبد من الجائز مطلقا أن تطرح قضية صلاحية اللغة العربية لتكون لغة العلم فقد انتهت الفترة التاريخة التي كانت تطرح فيها هذه القضية للمناقشة ، ومرت اللغة العربية بهذه التجربة وكانت دمشق أول بلد عربي إدرك أنه لابد من تعريب العلوم من أجل بناء حينارة عربية إسلامية أصلة بعد أن أصبحت الشعوب تدرك إنه لايمكنها

الوصول إلى حد الإيداع والمشاركة الأصيلة إلا من خلال لغاتها وأن التعليم باللغات الاجنبية دليل الضعف وعدم الثقة وخمول العزيمة فى أهلها . وقد ظل التعليم فى القصر العينى سبعين سنة باللغة العربية قبل أن يحتل الانجلين مصر الذين حالوا بين اللغة العربية وبين أن تكون لغة التدريس ولابد من تعريب تدريس العلوم والطب فى العالم الإسلامى كله ، وإذا كانت الحجة هى إيجاد المصطلحات فإن ذلك قد تحقق فعلا بواسطة المجامع وليس هناك اليوم أى تعلات تقف دون ذلك فإن خريجو كلية الطب فى جامعة دمشق ليسوا أقل مقدرة بمن درسوا بالانجليزية على اجتياز الامتحانات الطبية المؤهلة للبعثات فى أمريكا بل أن الطبيب الذى يدرس الطب بالعربية اقدر على التفاهم مع مريضه .

إن السبب في تهرب البعض من تعليم العلوم باللغة العربية هو قله الاقدام وعدم الاعتباد على النفس وهو نفس العيب الذي يقف عنده رجال القانون , آزاء تطبيق الشريعة الإسلامية .

ويقول العلامة مالك بن نبى : أن استعال اللغة الاجنبية فى تدريس العلوم بوجة خاص فى البلاد العربية هو نفسة علامة الفشل فى استيعاب تلك العلوم خارج نطاق حياتنا الفكرية بحيث تبتى الصلة بينها وبينه صلة سطحية لانغير نحن فيها شيئا ولاتغير هى فينا شيئا، بينها نرى فى المجتمعات الحية أن هذه الصلة تتغير يوميا وتجعل الفرد بهمين أكثر فأكثر لاعلى هضم العلوم فحسب، ولكن على تقديمها والسير بها قدما وقد إعادت إسرائيل لغة مانت منذ ثلاثة آلاف سنة وإعادت لها هيمنتها على استيعاب كل العلوم والفنون والسير بها إلى الامام، وكما يحدث فى اليابان والصين، وكما حدث ذلك فى حظيرة الحضارة الإسلاميه عند بروغها فإبها لم تلبث قليلا إلا وقد استوعبت فى اللغة العربية الفصحى، فى لغة فحطان، كل العلوم اليونانية بسكل فى اللغة العربية الفصحى، فى لغة فحطان، كل العلوم اليونانية بسكل في وهما من هندسة وطب وفاسفة.

ولاريب أن اللغة العربية تراجه اليوم نفس التجربة التى واجها المسلمون في العصر الأول حين أرادت أن لستوعب حصيلة المعرفة الإنسانية وأضحت بعدها لغة العلم والحضارة في العالم أجمع عدة قرون حيث قام العلم، بتعريب العلوم ولابد أن تتم اليوم هذه التجربة مرة أخرى فهي ركن أساسي من أركان نهضة الامة في محاولتها اللحاق بموكب الحضارة والمشاركة الفعالة في جميع مجالات الموقة ويتم ذلك أساس استقصاء شامل لجميع المصطلحات العربية والمدخيلة ووضع المقابل لها من المصطلحات العربية .

يقول دكتور عبد السكريم خليفه: وقد أرست اللغة العربية في تجربتها قواعد وأصولا واضحة. في اختبار الالفاظ اللغوية الدالة على تلك المعانى والمصطلحات العلمية وكان من نتيجة ذلك كله تراث لغوى وعلمى ضخم يشكل رافداً مهما من روافد أثراء هذه اللغة في مواجهة عملية التعريب الحديثة في أوسع معانها و يختلف المجال اليوم عن المجال الأول عندما نشط المترجمون في نقل حصيلة المعرفة الإنسانية من اللغات اليونانية والفارسية والهندية والزمانية وغيرها ويتميز اللغة العربية بهذه الصفة التي لاتكاد تشاركها فيها لغة أخرى من حيث المواصلة والقدرة على التفاهم بين الماضي والحاضر.

والنزاث العلمى العربي يمدنا في الوقت الحاضر بثروة لغوية كبيرة يمكن أن تمكون مادة خصبة من أجل استيماب المصطلحات العلمية والنفسية الحديثة في إطار خصائص اللغة العربية والاصوال اللغوية التي ارسلتها تلك التجربة التاريخية في حياة هذه اللغة .

وقد وجد العلماء العرب فى الاشتقاق والمجار والايدال والنحت والتعريب بنوّعية وسائل لنمو اللغة العربية ومدها بالمصطلحات العالمية ولم يقتصروا فى الاشتقاق على أسماء المعانى بل اشتقوا أيضا من أسماء الاعيان فقالوا : ذهب من الذهب وفضض من الفضة ودرهم من الدرهم وحدد من الحديد ،

واشتقوا من أسماء الاعيان المعربة: فقالوا هندسى من الهندسة ومنطيق من المنطق والمجاز لفظ ينقل المتكلم معناه الاصلى الموضوع له إلى معنى آخر بينه دين المعنى الاصلى علاقة وكان المجاز من انجع الوسائل فى تنمية اللغة العربية وجعلها صالحة لاستيعاب العلوم والتقينات الحديثة وقد دخلت كنوز صخمة إلى اللغة العربية من المصطلحات العالمية نتيجة تطويع اللغة العربية فى ذلك لكى تصبح لغة البحث العلمى والتدريس فى جميع مستوياته .

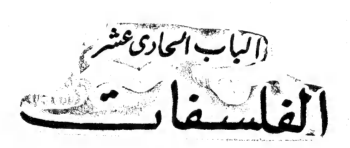
ولاشك أن الآمة لانستطيع أن ترقى إلى مجال الإيداع العلمى إلا من خلال الفتها القومية وأن الإنسان ليستطيع أن يستوعب فى فترة زمنية محددة بلغته القومية أضعاف ما يستطيع استيعابه باللغة الاجنبية مهما كانت درجة اتقانه لهذه اللغة وبهذا وصلت الامم فى العصر الحديث إلى دزوه ما وصلت إليه من العلوم والتقينات الحديث .

ولا ريبان الاستعار والهجات الدخيلة كانت تستهدف مناهضة اللغة العربية الفصيحة باعتبارها العامل الاصيل فى وحدة امتنا ، واستمرار وجودها وارتباط ماضها بحاضرها بل واستشراف مستقبلها .

## (1)

من أخطر المؤامرات التي تحاك الفصحى هى السكتابة بالعامية ومحاولة اعلائها والدفاع عنها . واللهجات العامية لايمكن أن تكون لغات علم وأدب وثقافة وليس فى مقدورها أن تعيش طويلا أو أن يعم بعضها أو كاما الاقطار العربية كافة وكل مايكتب بلهجة عامية يظل محصورا فى قطره وقلما يفهمه غير أبناء ذلك القطر فإذا تدارسنا خصائص هذه اللهجات ووضعنا لسكل منها قواعد وجراجة فتكون النتيجة تشويشا وضرراً . وليس من شك أن العاميات إلى هزيمة وضمور ، ولن يستطيع العاميات أن يقدم شيئا أساسيا أو خالداً في ساحة الفكر والادب فالفصحى هى مفتاح فهم الإسلام والاحاطة به و

TO TO LESS BOOK OF THE PORT OF



(1)

عندما ثرل القرآن كانت البشرية غارقة فى تراث وثنى مادى من أصول يونانية ورومانية وهندية وفارسية كسبها أناس من الفلاسفة ، أرادوا بها تبرير شهواتهم ومطامعهم وتجاوز حدود الله فكان أن حطم الإسلام هذه المفاهيم وكشف زيفها وحرر الفكر الإنسائى من قيود الويتية التى كانت تأسره حول الاصنام والمعابد. وقد تجددت هذه الفلسفات بعد الإسلام يترجمة الفلسفة اليونانية وواجهها العلماء المسلمون حتى دحضوا ضلالها وكشفوا زيفها ، وفى العصر الحديث تجددت هذه الموجة بعد ترجمة الفلسفة الغربية المعاصرة التي هى وليده الفلسفة اليونانية القديمة .

وقد انحرف الفكر المسيحى الغربي إلى النظرة المادية الحسية فنشأت تلك المفاهيم الممثلة في المدرسة الاجتماعية والماركسية والاشتراكية والتفسير المادى المتاريخ وأصبحت القاعدة الاساسية المفسكر الغربي كله ، سواء الفكر الديمقراطي اللبيرالي أو الاشتراكي الماركسي أو الفكر الصبيوني التلمودي القائم وراء المدرسة الاجتماعية والفرويدية والوجودية .

وقد تحول التفسير المادى الطبيعة إلى مذهب فكرى اجتماعى سياسى وأصبح التطور مفهوما اجتماعيا بعد أن كان مفهوما عليها ، وكان أن إنتقل الفكر الغربى من خطأ نظرية الثبات الدائم التى قال بها أرسطو إلى خطأ نظرية التحول الدائم التى قال بها هيجل ، فلم تعد هثاك فكرة ثبات فى النظرة المادية الغربية القائمة على نسبية الآخلاق ، والتطور المطلق والمقلانية الانشطارية التي لاتقر وجود الروح أو المعنويات أو ثبات الآخلاق أو التحول فى إطار الثبات ، وقد تسلل المذهب العقلى المادى إلى عقول المتعلمين فى المعاهد والجامعات نتجه لدراسة مذهب داردن وفرويد وغيره على أنه حقيقة علمية لا على أنه نظرية فرضية قابلة المخصأ والصواب .

وكان من تتيجة زحف هذا المفهوم المادى أن قامت نظرية العلمانية التي تفصل الإسلام عن توجيه مشامة الفكرية والسياسة ، والتي تقول بأن

الدين هو عبادة ولاهوت وعلاقة بالله تبارك وتعالى ، بينها يقرر الإحلام أنه منهج حياة وثظام مجتمع له مفاهيمه ونظمه فى جميع مجالات الاقتصاد والسياسة والاجتهاع والتربية .

وكان من آثار هذه الموجة من الفلسفة المادية :

- (١) تجاهل العامل الأول والأكبر فى الكشوف وتفسير الظواهر وهو الله تبارك وتعالى .
- ( ٢ ) التحول إلى الماديات الاجتماعية : الرفاهية المادية وَإِشْبَاعُ رَغْبَاتُ الْإِنْسَانُ إِلَى مُرَّحَلَةُ التَّرْفُ وَالتَّمْرُقُ النَّفْسَى .
- (٣) التحرر من كل الضوابظ والحــــدود التي وضعتها الاديان بل وإنكار الاديان لنفسها .

وقد كان هدف جميع الفلسفات (المادية والوثنية) التي نادي بها مفكرو هـذا العصر تفويض دعائم الاعتقاد بوجود إله واحد بغض النظر عن البديل المقترج:

(١) ألومية المادة (٢) ألومية الإنسان

(٣)الغريزة محور تفسير الوجود

ولا ريب أن الدين الوحيد الذي صفت فيه عقيدة الوحدانيـة من شوائب الشرك إنما هو الإسلام على حين استمد تصورات غيره من الاديان .

(١) الإله في حرف اليهود إله قوى لهم وحدهم دون غيرهم من الآميين :

(٢) الإله في عرف النصاوى : واحد من ثلاثة .

الماركسية فى حقيقتها كما يقول (دكتور عبد الصبور شاهين) تدمير لفكرة الألوهية وربط للإنسان ومصيره بمصير المادية الحسة، وتفسير لحركة التاريخ بموامل ليس منها وإرادة الله ، تبارك وتعالى وأن عداءها الصريح لم يتوجه فى الحقيقة إلا إلى الإنسان باعتباره معقل الفكر الدين ، وومو التجسيد

العلاقة بين الله الواحد والمخلوق الموحد وهي تعد أحرج حملة وجهها الفكر الحديث إلى معقل الوحدانية وإن بدث عاجزة عن تحقيق أهدافها بعد أن شاخت وبارت في نظر كثير من المفكرين وهناك محاولة أقل غلوا، ولمكنها أشد مكراً من هذه: هي محاولة الفلاسفة الوضعيين المتهوين من شأن الإسلام وحركته التاريخية ، وربما كان ذلك و ضحا في كستابات (اوجست كونت) عن الإسلام والتي جمعها قلميذه (كريسيتان شرفيس)

وقد سلك فيها المؤلف مسلكاً تليف بالنغمة الموضوعة فقد أشبسع الرجل الإسلام مدحاً إو تمجيدا ولكنه لم يزد على أنه عده مرحلة كانت ضرورية كحلقة من سلسلة تطور البشرية نحو الدين الجديد النهائى (فى زعه) الوضعية ، فهو يعتبر الإسلام مرحلة مستتبعاً أنه وليد بعض الظروف وأنه سقط كما يسقط الحق المتقادم بمضى المدة ، كيا تحل ديانة جديدة فى سلسلة المقائد التي يؤمن مها الإنسان .

وقد كشفت الآيام عن فساد تجربة الدين الوضعى الذي دعا إليه أوجست كونت وأنهارت خطته وتكشف الإسلام عن جوهر خالد .

## (7)

جاء الإسلام بقيم ثلاث لم يكن لها وجود فى الحياة العربية قبل الإسلام :

(أولا): إن غاية الحياة ليست العيش في الدنيا إنما هي تحصيل السعادة في الآخرة بالعمل من أجل ذلك قبل الموت ، ومعنى ذلك أن عمل الإنسان في هذه الدنيا إنما تتحدد قيمة مايحسب مايسهم به في تحقيق الغاية المرجوة لمضاحبه في الآخرة.

(ثانياً): إن أنصال آثار العمل الانسانى بالاجتباد وبط بين الداوسين مرباط وثيق حتى أن الآخرة تعتبر استمراراً للأولى وربما كان العربى الجاهل يعظر إلى حياته على أنها سلسلة مفككة الحلقات لاترتبط بعضها

يبعض إذا بالمسلم يشعر بأن حياته فى الدنيا وحياته فى الاخرة وحـدة لا تنفضم .

ثالثاً: إن الاسلام لم يقرر مسئولية الفرد فقط بل مسئولية الجماعة أيضاً فقد اعتبر أن الجماعة الاسلامية هي حارسة الدين المطيعة لمبادئه وبذلك نظم حياة الجماعة تنظيا سياسيا لم تعرفه الحياة العربية بل الحياة الانسانية من قبل فبعد أن كان العربي الجاهلي ينظر إلى نفسه على أنه فرد في قبيلة نظر المسلم إلى نفسه باعتباره فرداً في مجتمع يتسع بقدر ما يمتد انتشار العقيدة الاسلامية يدين بها وقد استلزمت القيمة الثالثة وهي مسئولية الجماعة أن تنشأ للإسلام مجتمع منظم على رأسه حكومة تستمد دستورها وقوانينها من تعاليم الاسلام .

وقد وقف المسلمون أزاء الفكر اليوناني عندما توجم موقف الحذر إزاء الأسراف الذى كان يحاول أن يجعل كل شيء ذى قيمة في الثقافة العربية الاسلامبة يونانيا . لم يقبل المسلمون الآداب (الاوديسة والالياذه) ولم يقبلوا الشرائع (القانون الروماني) وقبلوا العلوم .

أما الفلسفات فقد فرضت فى مرحلة الشعوبية (حكم المأمون) وعندما أديد إدخال مفاهيم الشعر والخطابة لارسطو عن طريق عرب (قدامه بن جعفر) ورفضها الادب العربى، ورفض الفكر الاسلامي مفاهيم المنطق اليوناني ورفض فكر أرسطو ومذهبه ورفض تخريجات ابن سينا والفارابي وكشف زيفها وارتباطها بالباطنية (الحلاج وابن عربى) وغيرهم ورفض أبو نواس ومفاهيم المجوسية الفارسية وقد قدم طه حسين الشعوبيون والباطنون: قدامة بن جعر وابن المقفع ورسائل إخوان الصفا والاغاني ال

ولقد ظهر تأثير السجع الفارسي في الآدب العربي ، وَظهر تأثير الجدل اليوناني في الشعر (شعر المعرى وغيره) ولكنهما لم يستمرا ، وقد ذهبوا إلى أن (إلقياس)اليوناني بالذات (من المنطق الارسطى ) لعب دوراً هاما في (النعو العربي) و (الفقه) و (علم الكلام) و (البلاغة) وغير ذلك هاما في (النعو العربي) و (الفقه) و (علم الكلام) و (البلاغة) وغير ذلك

من فروع المعرفة العربية الاسلامية، والـكن الأمر لم يكن بهـذا القدر من المبالُّغة ، وأنه يجب التفريق بين القياس الارسطىٰ ، والقياس الفطرى الذي هو عملية عقلية محضة تقوم على ملاحظة النظائر ، وإدارجها تحت حكم واحد وهو موجود عند كل إنسان أيا كانت درجة ثقافته أو مرتبة تفكيره ، هـذا النوع هو الموجود في مختلف فروع المعرفة دون أن يكون له مصدر غير الفكر الانساني نفسه ، وقد قدم القرآن منهجا في القياس مازال خالداً ، أما مقياس أرسطو فقد سقط . (أسقط الغزالي آله الفلسفة المادية ) وأسقط ابن تيمه قياس أرسطو بتقديم قياس القرآن ولقد أفسد القياس الارسطى العلوم وجمدها وقد ظهرت سيطرة المنطق الارسطى على علمي الـكلام وآداب البحث والمناظرة وكان السبب في قصوركل منهما عن أداء المهمة المنوطه به على الوجه الامثل أما بقية العلوم الاسلامية فقد كانت مناهج البحث فيها من النتاج الأصيل للثقافة العربية الاسلامية ذاتها. قدمت هذه الثقافات (مادة ) ورفض الاسلام (منهجها ) فالثقافات الاجنبية تراث ثقافي واحد يتخذ الفكر اليوناني أبا روحيا والمسيحية دينا ويسيطر على أوريا شرقاً وغرباً: هذا التراث الذي نواجه الثقافة الاسلامية ولم يستطيع المحدثون أن يصلوا ماضيم بحاضرهم ، ولـقنهق انفصلوا ) ربما في الشعر قد وصلوا أنفسهم بالعصر العباسي ودخلت طرق التناول والقوالب الأدبية الغربية والترجمات غير المضبوطة أو المنتقاة ، أو الترجمات التي دفعت دفعا تحت تأثير قوى النفوذ الاجنبي لتفرض نفسها على الفكر الاسلامي ( وهناك أخطاء رفاعه ومحمد عثمان جلال في الترجمة و موجه الترجمة اللبنانية ) ومنذ بدأت الحملة على اللغة العربية واجهها مصطنى صادق الرافعي فى (مجلة البيان) وكانت نتيجة ذلك .

(١) فساد الاشكال الادبية المستحدثة من مسرحية وروائية وقصة وشعر حر.

 <sup>(</sup>٢) فساد مناهج النقد الادبي الاوربي .

 <sup>(</sup>٣) فساد الرجمة (٣) فساد نظرية اللغة الأوربية .

لقد كان أثير الثقافات الأوربية المعاصرة على الثقافة العربية الإسلامية من حيث المضمون مصحوباً في كثير من الأحيان بمحاولة فرضه فرضا عن طريق التشكيك في القيم الاساسية التي انشأها الإسلام في حياة المسلمين أو جعلها السبب فيما أصاب المسلمين من تخلف في العصر الحديث على الرغم من أن هذه القيمة ذاتها هي التي كانت أساساً لتقدمهم من قبل.

القيم الاساسية للإسلام هي، قيمتان سلوكيتان والاخرى فكرية :

الأولى: جعل غاية الحياة الدنيا تحصيل السعادة في الآخرة يترتبعليها أن تنشأن نظام تربوى وخلق دقيق لتنظيم حياة المسلمون وسلوك الفرد

الثانى: إن الجماعة الإسلامية مسئولة عن حراسة الدين وتنظيم الحياة الدنيا وفق نظام نظام سياسى على قواعد إسلامية ، على أساس تنظيم سلوك الجماعة .

الثالث: إن حياة المسلم فى الآخرة ليست إلا استمرار لحياته الدنيا ترتب عليها أن يمتد تفكير المسلم إلى ما وراء هذه الحياة بما استلزم قيام منهج فكرى إسلامي خاص .

وقد جاءت الغزوة التعريبية مضادة لذلك فقد أقامت أسلوب للتعليم العلماني ، وقدمت العلمانية في بجال القانون الوضعي وفرضت الانظمة الديمقراطية والرأسمالية والاشتراكية بديلا للإسلام .

فالمسلم العربى يتلقى ثقافة او تربية حسب نظام تربوى يستمد أكثر قواعده من فلسفات التربية الغربية الى تختلف نظراتها إلى النفس الإنسانية عن النظرة الإسلامية ويستند إلى خلقية دينية تختلف وجهة نظرها إلى النفس الإنسانية عن وجهة النظر الإسلامية وإعداد الناشيء كى يحيا الحياة التي غايتها المتعة ويستند غايتها إعداد الطفل ليكون شخصية إسلامية ولذلك اغفلت العناية بتحفيظ القرآن ورأسي المثل والقيم الاسلامية هذا بالنسبة للقيمة الثانية :

فقد جملت الجماعات في أكثر بلاد العالم العربي تنظر إلى نفسها على أنها وحدة سياسية مستقلة بين أفرادها ، على رقعة محددة من الأرض مفهوم الوطن والاقليمي ، هنا مفهوم أو إلى خالص أو مفهوم قومي ، أما المفهوم الإسلامي للوطن فهذا مالا نجده .

ثالثاً : تنظيم الجماعة نعرض لتأثير أوربى واضح فالمساتير والقوانين التي تنظم حياة هذه الجماعات مقتبسة من الغرب، وينظم الجماعة كثيراً مايرعم الافراد على التخلى عن القيم الإسلامية ،

رابعاً : إستمار المثقفون في العالم العربي قيم الفكر الآدبي وطرقه ومعانيه واستخدمواكل ذلك أساس لتفكيرهم، ومن ذلك انبثقت دعوات مستمدة من عالات الآدب واللغة

و يحن بين خطرين « الانغلاق معناه التحجر والاستسلام المطلق للثقافات اللاحقة معناه الذوبان .

( 4)

إن نقطة الخطر الشديد جاءت مع ترجم الفلسفات ونشوء المدارس المتأثرة بالفكر الاغريقي وقياس أرسطو ومفاهيم أفلاطون وأقلوطين

ولقد تبين أن ما ترجم النساطرة لم يكن كله صحيحاً واحكنه كان مدخولا، كان فيه هوى إفحام المفاهيم النصرانية ، ومن ثم اضطربت مفاهيم الفلسفة لليونانية ونشأت مدارس المشائين المسلمين: الفارابي وابن سينا ثم تبين صلة هؤلاء بالتيارات المباطنة واتصل ذلك من ناحية بإخوان الصفا واتصل من ناحية أخرى بوحدة الوجود والحلول . وظهر ذلك الخليط العجيب الذي أفسد الحياة الفحرية الإسلامية وقتاً طويلا والذي قاومه علماء المسلمين وردوه منذ اليوم الأول رداً شديداً وزيفوه حتى إقام منهج أهل السنة والجماعة وشارك في ذلك الشافعي وابن حنبل ثم الغزالي وابن تيمية وابن حنبر

وأرانا اليوم في موقف مشابه فقد جاءت بعد مرحلة د جبريةالصوفية ، محاولة

لتحرير الفكر الإسلامي من الجمود والتقليد فانطلقت على طريق العقلانية حتى جاوزته كثيرا ، وغفلت كما غفلت الحركة الأولى عن تكامل الإسلام بين القلب والعقل . وإن تجاوز المعتزلة كان انحرافا كما كان تجاوز الصوفية ولذلك فنحن في حاجة إلى إعادة ضبط الروابط بين عناصر الفكر الإسلامي يحيث لانتجاوز خطة التكامل الجامع ، رأن يلتق جميع العناصر على مفهوم واحد هو أن الإسلام منهج جامع للسياسة والاجتماع والاقتصاد والادب والعلم والنربية جميما دون استعلاء عنصر منها ، ولقد كمانت تجربتنا في القرن الثالت الهجري تجربة حرة انطلفت من إرادة أساسية في الإسلام وهي الانتفاع بالصالح من تراث الامم القديمة وتحريره من الزيف والوثنية لتسكون على طريق الإسلام الذي دعا إلى العملم والحرية والنظر والدليل وهي العوامل الني أنشأت المنهج التجريبي الإسلامي ولقمد يدأت حركة الترجمة إذ ذاك من الطب والعلوم ثم انحرفت إلى الفلسفات الوثنبة ومن ثم فقد وقف في وجهها علماء المسلمين وردوها ولـكن التجربة الآخرى الني تمت في العصر الحديث فقد انطلقت من خلال نفوذ أجنى مسيطر لم يكن المسلمون فيه يملمكون إرادة الاختيار في الترجمة ولذلك فقد نقل إليهم ركام الآمم الوثنية القديمة والحديثة وترجم لهم من الفسكر الغربي خليط عجيب في عصور مختلفة وكان لا بد من مواجهة ذلك كله والنظر فيه وأعيدت الشبهات القديمة الني أثارها الممتزلة والباطنية والفلاسفة وطرحت من جديد في أفق الفكر الإسلامي ولذلك كان لا بد من إعادة النظر فيها والكشف عن وجه الحق فيها وجرت كتابات واسعة تعلى من شأن الفلاسفة ( ابن سينا والفاراني وابن رشد ) ودعوة عريضة عن الدور الذي قام به المعتزلة ورثاء للمسلمين لتوقف هذه النهضة مع أن الحقيقة لم تكن كذلك مطلقا فإن المعتزلة انحرفوا أما الفلاسفة فسكانوا منذ اليوم الاول في عداد المشائين اليونان ولم يحسبوا في ميزان الفكر الإسلامي أبداً .

ولا شك أخطأ الذين قالوا : إن الإسلام نجح فى التوفيق بين عقيدة التوحيد وبين الفلسفة اليونانية، ذلك أن ذلك يعنى أن الفكر الإسلامى نجح فى التوحيد بين التوحيد الخالص وبين الوثنية والشرك ، كذلك أخطأ الذين

قالوا إن السنة أو الحـــديث النبوى إنما ابتكره المسلون ، وهو وليد الحاجة والتطور الاجتماعي في السنة التزام بمقتضى الإيمان بالله تبارك وثعالى ( وما آنا كم الرسول فحذوه وما نها كم عنه فانتهوا ) .

أما الممتزلة فهم كما يقول ( دكتور مصطنى الصاوى الجوينى ) قوم اتخذوا للعقل منهجا هو منهجهم ثم تعسفوا فى تطبيقه ومع هذا كان لهم فضل غير مذكور ومن خطأهم اعتبروا العقل قبل النمرع (و ابعهم فى ذلك الحدبث الشيخ محمد عبده ) .

وقد أخطأوا حين وقفوا من ظاهر النص القرآنى موقفين متمارضين ، الظاهر ما ساند مذهبهم وإلا رفضوه و نادوا بالتأويل وإعمال العقل التماسا لما فى رؤوسهم من أفكار ، والحق أن خطأهم الآكسر إنما يكمن فى اعتمادهم لمبادئهم الفكرية اعتماداً قاطعا بانا حاولوا به أن يخضعوا الدين \_ وفيه من الغيبيات قاطبة \_ لتلك المبادىء ، وكانت آلهم الأولى فى ذلك والعقل الذين جمحوا به جموحا أوردهم مورد الشطط والتعسف مسخرين فى سبيل تلك الغاية ماوعوا من معارف والمن كانت بدايتهم دفايا عن الإسلام من طعنات أعدائه فلقد كانت نهايتهم تعصيا منهبيا الغاية التعصب وردد صدى ذلك تأويلهم النص القرآنى وفتى نظويتهم لغايم المعمدة فهم يون أن ما وافتى ظاهر معناه مبادئهم \_ من القرآن \_ فهم محكم المعمدة هي تأويل ما لا يتفق هع مبادئهم العقلية أى نظم معنى ما دو متشابه فى سلك ما هو محكم ء

أما علماء السكلام فقد كان خطأهم فى الحديث عن القدر وقد على رسول الله نهيا صريحا عن الحديث فيه ، وكذلك الحديث عن صلة الذاك الإلهية بالصفات فقد نهينا عن التفسكير فيها وأمرنا بالتفسكير فى آثارها وقد أخطأت كتب السكلام فى التمرض لذلك واكتناه سر الألوهية من حيث الذات أو من حيث القدر فهو من المتشابه الذى نهينا عن الخوض فيه .

قال ابن قتيبة: لقد تدرت مقالة أهل الكلام فوجدتهم يقولون على الله ما لا يعلمون ويفتنون الناس بما يأتون ويبصرون الناس بالقذى الذى فى عيون الناس وعيونهم تطرف على الاجداع ويتهمون غيرهم فى النقل ولا يتهمون آراهم بالتأويل ومعانى الكتاب والحديث وما دعاه من لطائف الحكم، ولو ددوا المشاكل منها إلى أهل العلم لوضح لهم النهج واتسع لهم الخرج ولكن يمنع من ذلك طلب الرئاسة.

ويقول باحث آخر: إن علم الكلام القديم وبحاصة عند الممتزلة والأشاعرة ومن جرى جريهم لم يكن يذهب إلى القرآن الكريم ليستدل به على العقائد الأساسية وإنما يذهب إليه أولا بالعقل النظرى المستقل ، فقد استند علم الكلام القديم على العقل النظرى المستقل فلم يمكنه أن يصل إلى اليقين ، وما وصل إليه غير صحيح ومن هنا فان هذا العقل ليس له أولوية على النص ، إن استناد علم الكلام إلى العقل المستقل في أصول العقائد مع اعتباره أن العاوم الضرورية والعقل مخلوقات لله \_ أوقعه في الدور الباطل الدي ظن أنه يهرب منه بهذا الاستناد .

١ - عدم المغالاة فى قدرة العقل واسقاط العلسفة ، وإحلال البحث العلمي المنظم محلما .

تبسيط النظر في العقيدة وتوحيد منهجه وجعله ملائما للمستويات الإنسانية كلها.

مِينَا ٣ ﴾ الاعتراف بالإنسان في مجمدوع قواه النفسية المختلفة : إرادية وعقلية ووجدانية وتوجيه الاعتقاد إلى هذا المجموع .

إلبحث عن مصدر فوق الإنسان ينقذ الإنسان من الحيرة الى النسبت أظفارها فى جميع الاتجاهات وهذا يتحقق بالرجوع المباشر إلى

الأصول الشرعيُّة اللاعتقاد في الكناب والسنة والسيرة النبوية .

انه ليس من حق العقبل أن يرفض أصلا من أصول الدين يدخل في دائرة الإمكان الذهبي .

۲ – ألا يتخذ شيء مما وصل إليه العقل باجتماه أصلاً ،ن أصول الدين ما لم يتأيد بنص صريح في الدين .

# (1)

لقد كان القرآن والسنة الصحيحة هي الأساس في تحريك أفكار المسلمين فيا بعد لوضع أسس التفكير النظري على أيدى رجال الفرق الختلفة ، معارضا بذلك ما قرره بعض المستشرقين ومن وافقهم من الكتاب المسلمين من أن الفكر اليوناني والفارسي والهندي كان له الأثر الأول في ذلك ولقد ثبت أن القرآن لم ينكر الجدل بل أقره ولكنه لم يمد في حبله خفاطا على وحدة الجماعة ، هناك فارق عميتي بين الجدل في الدين والجسدل عن الدين والثاني هو المأمور به والأول هو المنهى عنه .

#### ابن سينـا

إن المصدر الأساسي لفهم هذا الانحراف في الفكر الإسلامي عندما المحرف ميزان الترجمة من الفكر اليوناني من العلوم إلى الفلسفات واستدرج المأمون الرؤم إلى كتب اليونان الفلسفة التي كانت مدفونة عندهم فقالوا : إن إرسالها المسلمين هو أقرب طريق إلى انهيارهم .

وقد قام السريان على ترجمتها فحرفوا الترجمة للدعاية لنحلتهم فدبحوا فكرا هلنسيا سريانيا نصرانيا مليئا بالسموم والجدل الديق هو خليط من الارسططالسية والافلاطونية والافلوطينية والفكر الفارسي الزرادشتي التي تركز في جند سابور بعد أن أغلق جوستنيان أكاديمية الفلاسفة الاغريق في اثينا هم و فلحقوا بكسري انوشروان في ارس ثم توافد النساطرة المسيحيون، كالم بغب عن هذه الفلسفة التأثير الهندي . هذا الخليط هو الذي كان يترجمه حنين بن اسحتي واولاده ويأخذ من المأمون تلقاء ما ينقله إلى

العربية أما زنته ذهبا و أن يختار لكتبه اغلط الورق ويأمر كتابه بأن يخطوها بالحروف الكبيرة ويفجو بين السطور ومع تكبير حروف الكلمات وكان لا يتثازل في كتابه فيستعمل النقويم الهجري وكان يلبس اثناء عله زناراً ( هذا بينها رفض البيروني حمل بعير من فضة من الأمير نظير كتابه الذي ما زال مرجعا عالميا عن النظائر ).

ولقد تكشف لعلماء المسلمين منذ وقت باكر هذه المؤامرة الخطيرة قال ابن القيم فى كتابه: إغاثة اللبفان من مصايد الشيطان ( ج٢ ص٢٦٣) قرب ابن سينا فذهب سلفه الملاحدة من دين الإسلام بجهده وغاية ما أمكنه أن يقربه من أقوال الجهمية الغالية فى التهجم وفى مقدمتهم أرسطو.

ويشير إلى تخليط ابن سينا في محاولة تقريب هذا المذَّهب من الشرائع ، فالمعلم الاول (أرسطو ) لم يثبت صانعاً للعالم البته ، فالرجل – ابن سينا معطل مشرك جاحد للنبوات والمعاد لا مبدأ عنده ولا معاد ولا رسول ولاكتاب والرازى وفروخه لايعرفون من مذاهب الفلاسفة غير طريقه وأبن وشد يحكى مذهب أرسطو غير ماحكاه ابن سينا ( وكان أرسطو وزير الاسكندر) وكان أفلاطون تلييذ سقراط مثله معروفا بالتوحيد وإنكار عبادة الأصنام ، كان يقول إن للمالم صانعاً محدثاً مبدعاً أزلياً واجباً بذاته عالماً بجميع المعلومات وصرح أفلاطون بحدوث العالم وحكى عنه ذلك أرسطو وخالفه فيه فزعم أنه قديم وتبعه على ذلك ملاحدة الفلاسفة حتى انتهت النوبة إلى ابن سينا فرام بجم ، تقريب هذا الرأى من قول أهل الملك قال أبن سينا : أنا وأبي من أهل دعوة الحاكم فكلانا من القرامطة (الباطنية) الذين لا يؤمنون بمبدأ ولا معاد ولا رب خالق ولا رسول مبعوت وكان هؤلاء زنادقة يبشرون بالرفض ويبطنون الإلحاد المحض وينتسبون إلى أهل بيت الرسول لا يحرمون حراما ولا يحلون حلالاً وفي زمنهم ولخواصهم وضعت رسائل إخوان الصفا وهم لايعرفون الملائكة ولايؤمنون بهم والملائكة عندهم ما يتصوره النبي بزعمهم في نفسه من أشكال نورانية وربما تقرب بعضهم إلى الإسلام ، فقال الملائكة هي القوى الخيرة الفاصلة التي في ا العبد والشياطين وهي القوى الشريرة الرديثة . ولما انتهت النوبة إلى نصير الشرك (النصير الطوسى) وزير هولاكو دغا نفسه من انباع الرسول وأهل دينه فعرضهم على السيف حى شنى إخوانه من الملاجدة، واشتفى فهو قائل الخليفة المستعصم بالله آخر خلفاء بى عباس قتل عمالاة العلقى الرافض وزير المستعصم وكان نصير الدين الطوسى قاضى النتار ومشيرهم.

وقد استبق ( نصير الطوسى ) الفلاسفة والطبائعيين والسحرة ونقل أوقاف المساجد والربط إليهم وجعلهم خاصة أوليائه ونصر فى كتبه قدم العالم وبطلان المعاد وإنكار صفات الرب جل جلاله واتخذ للملاحدة مدارس ودام جعل إشارات إمام الملحدين ( ابن سينا ) مكان العلم فلم يقدد على ذلك فقال هى قرآن الحواص ، وذاك قرآن العوام ورآم تغيير الصلاة فلم يتم له الامر .

وقد صارع (الشهوستاني) ابن سينا في كتابه (الصارعة) فأبطل قوله بقدم العالم وإنكار المعاد فقام له نصير الإلحاد ونقضه بكتاب سماه (مصارعة المصارعة) قال فيه إن الله تعالى لم يخلق السموات والارض في ستة أيام وأنه لا يعلم شيئا وأنه لا يفعل شيئا بقدرته واختياره ولا يبعث من في القبور ، والفلسفة التي يقررها اتباع هؤلاء مأخوذة عنه وعن إمامه ابن سينا وبعضها عن الفارابي وشيء يسير من كلام ارسطو والذي عند مشركي العرب أهون منه ، يثبتون لواجب الوجود لاصفة ولا بعث ولا فعل ، لم يخلق السموات والارض من عدمهما ولا له قدرة على فعل ولا يعلم شيئا وعباد الاصنام يثبتون ربا خالفا مبدعا عالما قادرا حيا ويشركون به في العبادة.

المصنوع عن الصانع وعطاوا الصانع عن صفات كاله وعطاوا المراتع وعطاوا المالم عن المصنوع عن الصانع وعطاوا المالم عن الحق الذي يخلق له ربه ثم سرى هذا الداء منهم في الآمم وفي فرق المعطلة.

ولما اشتغل أهل العراق بالفلسفة وعلوم أهل الالحاد سلط عليهم العرامطة الباطنيين (العييدون المدعون كذما أنهم فاطميون) دخل عبد الله المغرب وكان جده يهوديا وكان باطنيا خبيثا حريصا على إزالة ملة الإسلام أعدم الفقه والعلم ليتمكن من إغراء الخلق ، وجاء أولاده على أسلوبه فأباحوا الخر والفروج وأشاعوا الرفض وبثوا دعاتهم فأقسدوا عقائد جبال فأباحوا الخر والفروج وأشاعوا الرفض وبثوا دعاتهم فأقسدوا عقائد جبال الشام كالنصيرية والمدروزية وكان القداح كاذبا بمخرقا وهو أصل دعاة القرامطة (النجوم الزاهرة ج ٤) واستولوا على الشام والحجاز والين والمغرب وخطب لهم على منبر بغداد .

وكان الحاكم منصور بن العزيز بالله العبيدي الثالث من الخلفاء الكذبة الفجرة العبيديين المغاربة المتغلبين على مصر، ادعى الألوهية ونقل من العلماء ما لا يحصى وكتب على المساجد والجوامع سب أبي بكر وحمس وعثمان وعائشة وجماعة من الصحابة وهو الذي يعبده الدروز في لبنان والاسماعيلية في الهند ) هذا الداء لما دخل في بني إسرائيل كان سبب دمارهم وزوال ملكهم ثم بعث الله سبحانه عبده ورسوله وكلمته المسيح بن مريم فجدد لهم الدين ودعاهم إلى عبادة الله وَحده فعادوه وكذبوه ثم استقـــام الدين المسيحي ثلاثمائة سنة ، ثم أخذ في التبديل والتغيير حتى تناسخ واضمحل ولم يبق بأيدى النصارى منه شيء بل دكبوا دينا بين دين المسيح ودين الفلاسفة عبدة الاصنام وواموا بذلك أن يتلطفسوا الامم حتى يدخلوا في النصرانية فنقلوهم من عبادة الاصنام المجسدة إلى عبادة الصور التي لاظل لها ونقلوهم من السجود للشمس إلى السجود إلى جهة المشرق ونقلوهم من القول باتحاد العاقل والمعقول والعقل إلى القول باتحاد الاب والابن والروح القدس ، وهذا ومعهم بقايا من دين المسيح كالختان والاغتسال من الجنابة وتعظيم السبت وتحريم الخنزير وتحريم ماحرمته التوراة إلا ما أحل لهم بعضها ثم تناسخت الشريعـة إلى أن استحلوا الخنزير ، وأحلوا السبت وعوضوا عنه الاحد وتركوا الختان والاغتسال من الجنابة وكان المسيح يصلي إلى بيت المقدس فصلوا إلى الشرق، ولم يعظم المسيح صليباً قط، فعظمواً أهل الصليب وعبدوه ، وتعبدوا بالنجاسات ، وكان المسيح غاية في الطهادة قصدوا بذلك تغيير دين اليهود فغيروا دين المسيح وتقربوا إلى الفلاسفة وعباد الاضنام بأن وافقوهم في بعض الامر ليرضوهم وليستنصروا بهم على اليهود ، واجتمعوا غدة مجامع تزيد على ثمانين مجمعا ثم تفرقوا على الاختلاف والتلاعن يلمن بعضهم بعضا .

قال أريوس : إن الآب كان إذ لم يكن الآبن ثم أحدث الابن مكان كلة له إلا أنه محدث مخلوق ، وقد استحسن الملك قول بطريق الاسكندرية ورفض مقولة أريوس وبطرس منع أريوس من دخول الكنيسة وتعددت واختلفت .

وقال بولس الرسول ربنا هو المسيح وهى مقالة الثلاثمائة والثمانية عشر أسقفا . . وذهب أريوس يدعو إلى مقاله وينفر النصارى من الثلاثمائة والثمانية عشر فجمع بجمعا عظيا كانت مقالة أريوس أن روح القدس مخلوق مصنوع وليس بإله ردد أريوس كلمة المسيح . كل بيده كان ومن دونه لم يكن شيء ، انتهى كلام ابن القيم ) .

## (1)

ويقول ابن القيم عن أرسطو : ليس فيهم من يقول بقدم الافلاك غير أرسطو وشيعته فهو أول من عرف أنه قال يقدم هذا العالم وكان مشركا يعبد الإصنام وله في الإلهيات كلام كله خطأ من أوله إلى آخره وقد يعقبه بالرد عليه طوائف المسلمين حتى الجهمية والمعتزلة ، أنكر أن يكون الله سبحانه يعلم شيئا من الموجودات ، بأنه كان يلحقه التعب والكلال من تصور المعلومات وقال إن المنطق ميزان المعانى وقد بين نظار الإسلام فساد هذا المهزان وعوجه وتعويجه للعقول وتخبيطه للأذهان وصنف في هذا فساد هذا المهزان وعوجه وتعويجه للعقول وتخبيطه للأذهان وصنف في هذا شيخ الإسلام ابن تيمية ، درجت الملاحدة على أثر هذا المعلم الأول حتى أثبت نوبتهم إلى معلمهم الثال (أبو النصر الفاراني) الذي توسع في صناعه المنطق وبسطها ، وشرح فلسفة أرسطو وهذيها ربالغ في ذلك وكان على المنطق وبسطها ، وشرح فلسفة أرسطو وهذيها ربالغ في ذلك وكان على

طريقة سلفه فى السكفر بالله تعالى الله سبحانه وتعسالى عما يقولون وهو عندهم كما قرره أفضل متأخريهم ولسانهم وقدومهم الذين يقدمونه على الرسل ( أبو على بن سينا ) هو الوجود المطلق بشرط الاطلاق ، ولايس له عندهم صفة ثبوتية تقوم به ولا يفعل شيئا باختياره البته ، ولا يعلم شيئا من الوجود به اصلا ، ولا يعلم عدد الافلاك ولا شيئا من المغيبات ولا له كلام يقوم به ولا صفة ( تعالى الله عما يقولون علوا عظيما ) .

هذا حيال مقدر في الذهن وليس هو الرب الذي دعت اليـه الرسل وعرفته الأمم ( لمغانة اللمفان من مصايد الشيطان ) .

هذا أرسطر وابن سينا الذي حشدت له قواف ل التغريب أقلامها وأولته إهماما زاد عن اهنامهم بأعظم العظاء فكتب فيه طه حسين ولطني السيد والعقاد وغيرهم وأولته اهماما كبيرا المدرسة العقلية الحديثة وكرمتهما تكويما شديدا بينها حملت حملة صادية على الغزالي وابن تيمية بل لقد بلغ ببعض المثقفين أن يقول إن اين سينا « مؤمن بدين الإسلام عن حمية واقتناع وأنه ليس تابعا لافلاطون ، والحقيقة أننا في أمر ابن سينا والفاراني والرازي ، نأخذ بالتقدير جوانب من الفاراني وابن سينا ، والرازي هي جوانب الطبيب والعالم أما الفيلسوف فهي مضطربة اضطرابا شديداً ولا نأخذ بها .

# ( • )

كان الفارابي متابعا للفكر الإغريق بخلفية واضحة هي التبعية للباطنية ولقد رفض العلماء المسلمون نظرية المدينة الفاضلة ، وأعلن ابن خلدون أنه لم يعقلها ، ومن الملاحظ أن الانتقادات الهامة للفاوابي تظهر واضحة في كتب الفقهاء الماليكيين في شمال أفريقيا وتظهر في الاعتصام للشاطبي وتظهر في ذخيرة الاحكام لابن فرجويه الذي رفض فيكرة السياسة العقلية التي تسود فيكرة المدينة الفاصلة عن الفارابي ولا شك أن الاتجاه السلني من قبل عند ابن تيمية رعند ابن القيم في كتبهما السياسية قدمسقت مدرسة المغرب

المالكية في هذا العمل ؛ وكذاك انتقده ابن الأزرق (شمس الدين محمد على ) في كتابه ( بدائع السلك في طبائع الملك ) المتوفى ٨٩٦ .

والمعروف الآن أن الفارا في ذهب في سن الخسين إلى بغداد حيث درس على يوحنا ابن جلال من قبائل التركان ، درس تراث جند سابور وحران وفرو والرهبان الذي إنتقل إلى بغداد وهو بذلك أول وجال المدرسة الاسكندرية أو شيخ الأفلاطونية الحديثة في العالم الإسلامي وكان أفلاطوني المذهب على رأى سقراط وأفلاطون ، ولقد كانت جند سابور حيث عاش صابئة الحرانية هي الملهمة المكرى للكندي كما كان لهم أثر في الرازي (محمد ابن أبي بكر ) هؤلاء الصائبة الجرانية كانوا فرقة أفلاطون الساسا ، وهم الذين يؤمنون بالدين اليوناني القديم فروا إلى فارس معن تنصير الملوك . واقشأوا مدينة فاضلة احتذاها نظريا الفاران وطبقها عمليا (حمدان قرمط) الصابق الحراني ونفذها اتباء في مدينة (هجر ) والصابئة الحرانيون مشغولون بعلم الكيب وعلم الصنعة يزاولون السحر والتخميم وحران هي مران (الفاراني الأول) فيها كل خصائص الفاراني وإخوان وحران هي مران (الفاراني الأول) فيها كل خصائص الفاراني وإخوان المين .

اما ابن سينا فهو كبير مقلدى ارسطو والمتمم لفلسفة المشائين الذين هم شيعة ارسطو، قرا الإسلام من خلال نظرة يونانية وجرى على طريقة ارسطو فى كتاب , الشفاء ، .

وقد اخذ ابن سينا أفكار الفارابي ووسعها وشرحها وفصل القول فيها وكتابه الإشارات والتنبيهات، هو الكتاب الذي قراه جمال الدين الافغاني على تلاميذه وتأثر به الشيخ محمد عبده وعباراته في هـذا الكتاب عن التجريد والبهجة والسعادة ومقامات العارفين واسرار الآيات هي عبارات لا يعرفها امل السنة ، مثل قولهم (اتصال بالعالم العلوي هو عشق وشوق مستمران ، أو ان الوسيلة لإدراك السعادة هي الدراسة والبحث والنظر

والتأمل ، أما الاعسال البدنية والحركات الحسية (كالصلاة) فهي في المرتبة الثانية .

وان سينا أميل من أستاذه ( الفاراق) إلى متصوفة القون العاشر أمثال الجنيد والحلاج ولا سيا وكتابانه بملوءة بمصطلحات الصوفية وألفاظهم الفنية فهو مردد كلمات الزهد والوجد والوقت ويبين حقيقة المريد والعارف والعابد ،ويحلل بعض العواطف النفسية كالعشيق والغرق التي شغلت كبار متصوف المسلمين ، وكذلك حديثه عن العقل الفعال والإشراق وكذلك يتحدث عن الاتحاد المزعوم بين الخالق والمخلوق ، وتصوف ابن سينا لا يختلف عن تصوف الفارابي في شيء وتقاربهما يوحي بالمصدر والحلقة التي ظهرت فيا بعد على إيدى الباحثين وهي الاتصال بالباطنية ويضاف إليهما من ناحية ابن ماجة وابن طفيل وابن رشد في المغرب فابن طفيل في روايته ناحية ابن ماجة وابن طفيل وابن رشد في المغرب فابن طفيل في روايته الاتصال بالته بدون النبوة .والفلاسفه يرون ذلك ولا ريب إن هذه المعاني كلما الاتصال بالله بدون النبوة .والفلاسفه يرون ذلك ولا ريب إن هذه المعاني كلما عنالفة للتوحيد الخالص ولمفهوم أهل السنة والجاعة .

فالتفسير الباطئ الفلسني والمعتزلي يسير في طريق واحد وهو ما يجدده بعض النغريبين والشعوبيين في العصر الحديث ، كما فعل أحمد أمين بالنسبة للمعتزلة ، حيث اعتبر إن هزيمتهم كانت المسة تاريخية وضرراً بالفكر الإسلامي وعاملا من عوامل التخلف والجود ، أو كالناعين على الغزالي لأنه أغلق باب الفلسفة الوثنية اليونانية التي تسمى عنسدهم علم الأصنام ويرى أمثال فاروق الدملوجي في كتابه هذا هو الإسلام ، يناصر المعتزلة أو محجوب بن ميلاد في كتابه ( في سبيل السنة الإسلامية ) أو الدكتور أحمد أبو شادي في كتابه ( ثورة الإسلام ) وتنويه بإخوان الصنا وإسلام المعتزلة .

وكذلك زهدى جار الله فى كتابه الممتزلة ، هذا بالإضافة إلى إحياء أصحاب العشق والمحون واللهو والهبث بمن أطلق عليهم عصبة المجان كما

فعل طبه حسين في حديث الاربعاء وجرحي زيدان في التمدن الإسلامي وكذلك أخطأ الدكتور مصطنى محمود في إشارته بأمثال ابن عربي وابن الفارض في كتابه (السر الاعظم) .

وقد غذى هــــذا الإتجاه المستشرق (لويس ماسينيون) الذي أحيا تراث الحلاج وأمضى أربعين عاماً في البحث عنه

ولقد مضت بعض هذه الدراسات في العصر الحديث دون أن يكشف عن الهدف الحنى المستتر ورائها والذي تقوم عليه جماعة التغريبين التي ترى إن بعث الفلسفات الوثنية والمادية والباطئية مره أخرى من شأنه أن يمزق مفهوم التوحيد الخالص .

ومن ذلك كان إحياء رسائل إخوان الصف الذي قام به الدكتور طه حسين وكيف أثرت هذه الرسائل على مجموعة من مثقفينا حتى وجد من يظن أنهم على طريق الإسلام دون أن يتنبوا إلى مصدرها الحقيقي وهدفها الاصيل .

ولعل أول وجه للشبهة هو: لماذا أخنى هؤلاء الباحثون أسمائهم إذا كانوا خالصين مخلصين لوجه الإسلام الحق ولما ظهرت أسماؤهم ( أحمد بن عبد الله ، أبو سلمان محمد بن نصر ، زيد بن رفاعه ، أبو الحسن على ) تبين أنهم كلهم مجاهيل لا تاريخ لهم وليس لهم فى الفكر الإسلامى رصيد وإنما هم جماعة من الباطنية والمتآمرين على الدولة الإسلامية والذين كانوا يمهدون للقرامطة والزيج ويتحدث عنهم أمثال الحلاج . ومن فساد قولهم أن الشريعة دنست بالجهالات واختلطت بالضلالات ولاسبيل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة ، ورعموا انه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة العربية فقد حصل الكال .

وكانوا يضمرون استغلال هذا الهدف وصولا إلى إسقاط الدولة

الإسلامية وقد وجد أن كثيراً من مصطلحات الفاراق وابن سينا كانت تتحدث عن هذه الاسرار التي كانت رتبتها الباطنية في إنباعها جرياً وراء هذا الهدف ومن ذلك ( العارف والعقول للعشرة وغيرها ) .

وأليوم يحمل لواء ابتعاث هـذه المفاهيم علمانيون وأوريون وماركيون وقوميون واشتراكيون لنفس الهدف .

ولم يقف الهدف عند تبعية ابن سينا والفارابي والرازى فتط كان الين مسكويه فى كتابه ( تهذيب الاخلاق ) لا يمثل المفهوم الإسلامى الفرآنى الاصيل وإنما يمثل المفهوم الوافد من الفكر اليوناني وقد تأثر مسكويه فى رأيه فى الاخلاق باليونان وخاصة فى مفهوم الإعتدال والوسط وتأثر بهذه الفكرة فى شقه الاول بأفلاطون فى جهوديته وفى شقها الثانى بأرسطو فى كتابه الاخلاق إلى (تيفونا خوس) .

ولقد كان موقف الغزالى من أصدق المواقف فقد هدم شباتهم ف قدم العالم ، وفي معرفة الله وفي البعث . أما ابن تيمية فقد هدم منطق أرسطو وكشف عن أن الإسلام لم تقبله وإنما قبل منطق القرآن في كتابه ( الرد على المنطقيين ) أو نصيحة أهل الإيمان في الرد على منطق اليونان يقول الدكتور عبد اللطيف محمد العبد : كان نقد ابن تيمية أول نقد تعرفه الحياة العقلية الإنسانية في نقد المنطق الإرسطى نقداً منهجياً يقوم على العقل وحده وقد كان نقد منطق إرسطو قبل نقد ابن تيمية موزعا في الكتب المتعددة ومن المعلوم إن ( المنطق الإسلامي التجربي ) هو الروح الحقيدة عن علم إسلامي أصيل هو علم أصول الفقه ، وكان للمسلمين الوح الحقيد في الدكشف عن أصول المنهج التجربي كما كانوا أول من جوهرة عن علم إسلامي أصيل هو علم أصول الفقه ، وكان للمسلمين الفضل الكبير في الدكشف عن أصول المنهج التجربي كما كانوا أول من وبهذا كانوا أسانذة الحضارة الأوربية .

لقد كان انبثاق النطق اليوناني عن العقل وحده ـ أعنى العقل اليوناني المجرد وتوهم الدارسون لمدة طويلة أن المنطق اليوناني معصوم من الخطأ ـ ولمكن جاء علماء المسلمين مستندين على كتابهم الكريم وسنة نبيهم العظيم لحطموا هذا الفكر المألوف وأقاموا فكراً إسلامياً شامخاً . وفي هذا يقول ابن تبعية:

إنى كنت دائماً أعلم أن المنطق اليونانى لا يحتاج إليه الزكى ولا ينتفع به البليد والمكن كنت أحسب أن قضاياه صادقة لما رأينا من صدق كثير منها ثم تبين لى فيها بعد خطأ طائفة من قضاياه ، .

ويمبر ( منطق القرآن والسنة ) عن روح الإسلام وجوهره في أصالة وجلال ، فكما أن المنطق اليوناني يمبر عن خصائص اللغة اليونانية التي تخالف لغة القرآن ولغة المسلمين وأنه تطبيق المنطق اليوناني على الدراسات الإسلامية أدى إلى تناقضات عدة :

من أجل هذا وضع الإمام الشافعي منطقاً جديداً بكتابة علم أصول الفقه حتى يقول أحمد بن حنبل : ثم ندكن تعرف العموم والخصوص حتى ورد الشافعي .

وأصبح القياس الاصولى هو الحجة عند الشافعي وعلماء الاصول المسلمون الدين رفضوا الميتافيزيقيا اليونانية لانها مخالفة لإلهيات المسلمين ولقد أنكرت الصوفية العقل كأداة ، ورأى المتكلمين أن طرائق المعرفة لدى الصوفية هي تجارب ذائية لا تصلح قاعدة أو منهجاً للحياة .

والغزالى مزج المنطق اليونانى بعلوم المسلمين وكان ذلك موضع نقد ابن تيمية الذى كان غير راض عن طريق الغزالى فى الاصول لانه خلطه بالمنطق والجدل وممن هاجم الغزالى الطرطوشى والماوردى وابن الصلاح وابن تيمية والنواوى ، أما ابن تيمية فقد نقد المنطق الارسطى وهدمه هدماً قوياً

فذهب إلى أنه من الحير للإسلام أن لا يستعمل في علومه هذه المصطلحات في الفلسفة والمنطق التي لم يعرفها السلف الصالح .

وينكر ابن تيمية إستطاعة ( الحد ) في المنطق الأرسطى الوصول إلى كنه الشيء أو ماهيته : ويرى ان عمل الحد ووظيفة النمييز بين المحدود وغيره.

أما تصور المحدود فلا يستطيع الحد القيام به فالحد عنده مجرد شرح للنظر وعلى ذلك سار جميع المناطقة . ويرى أن القرآن هو كتاب الوجود عند المسلمين وهو الذي يمدنا بصور الاستدلال أو هو الذي يقدم لما الميزان ويقدم لنا الاقيسة البرهانة كقياس الاولى أرقياس الاية أو العلامة .

كذلك فقد دعا ابن تيمية إلى تحكيم اللغة العربية فى فهم النصوص وعدم الخروج عما كان يفهم أو يعرفه الصحابة الذين نزل القرآن بلغهم من دلالات الألفاط والتراكيب ، وفى هذا قضاء على التأويلات الباطنة والتفسيرات البعيدة التى لا نوافق بحال أساليب اللغة العربية التى نزل بها للقرآن الكريم فلا غرابة إذا أن نجهد صعوبة فى الترجمة والتعريب للألفاظ والتعابير الدينية الصرفة.

(0)

كذاك ولقد كان الفكر الباطني من آثار ترجمة الفلسفة اليونانية (الحلاج والسهروردي والبسطاى وفلسفة الاشراق وإخوان الصفا) وقد نشأ في أحضان ابن سينا والفارابي أساساً فالفارابي في تفسير النبوة يقوم على أساس تعاليم الباطنية فقد استقى الباطنية النظرية من مصدر واحد هو جمهورية أفلاطون وفلسفة أرسطو. وقد كان لاتباع هذه النظرية تبعتهم الواضحة فابو البركات البغدادي صاحب كتاب المعتبر في الحكمة هو يهودي اعتنق الإسلام وتوفى ٥٠٥ ه وابن مسكويه اتصل بابن العميد ثم بعلام الدولة الديلةي.

在**是**原理,有解除,最强制,可以是""。严肃的是不是。

ومن قولهم إن لآيات الله ظاهراً وباطنا وأن هذا العلم الباطن لايعلمه إلا الآئمة القائمون منهم والغائبون وأنهم المبيمنون على التأويل ، والقول بأن القرآن كتاب له ظاهر وباطن فهو كتاب مستور محجوب عند الجهور، وهناك شبهه إن سوراً حذفت من القرآن وهذه كلما أكاذبب.

ويرى دكتور محمد على أبو ريان إن الباطنية والسهروردي أخذا من مصدر واحد هو الافلاطونية المحدثة المتأثرة بالتراث الشرق.

وقد عنى المستشرقون عناية كبرى لهؤلاء الفلاسفة الزنادقة: السهروردى وابن عربى والحلاج كما عنوا فى مجال الآدب بأبى نواس وبشار وركزوا على الفئات المنحرفة والخارجة والمرفوضة فى مجتمعها وفى كل عصر ووصفوها بالتجديد والتقدم والثورة وخاصة الزنج والقرامطة والباطنية.

وكان هدام رفع شأن كل تابع للفكر اليوناني أو الفارسي أو الجوسى والاشادة به ، أما ماسنيون فقد عنى بالحلاج عناية بالغة فأمضى أدبعين عاما يبحث عن إثاره خيطا خيطا فنقلها من عشرات المؤلفات وضمها . وكان فى ذلك مبالغا كاشفا عن هويته التغريبية فى إعاده بث هذه السموم مرة أخرى فى مؤلفات تطبيع ليقرأها العهد الجديد بعد أن رفضها وسفهها وكشف زيفها أهل عصرها ، وكان لهذا أبعد الآثر فى الباطنية والشعربة التي ظهرت فى الشعر الحديث أمثال صلاح عبد الصبور والسياب والبياني وأدونيس ومدرسة الحسرب القومى السورى صاحب الدعوى إلى إحياء فينبقية وعشتروت وجلجامش .

(7)

ولقد عرض الدكتور محمود قاسم رحمه الله إلى سوأة ماستيـون في الكتأبة عن الجلاج فقال :

إدعى ماسنيون أن الحلاج جاء يبشر بدين المحبة ، ويحكم الله في القوت

فضحى بحياته حتى يدعو الناس إلى ( ما أسماه ) السمو عن حرفية الشرع وقشوره التى حجبت عنهم لبه وجوهره .

قال مامنيون أن الحلاج اعتمد في تصوفه على بعض العناصر الإسلامية كهبوط آدم وإسراء الرسول وهو يرى أن هـذين العنصرين لها أثرهما العميق في بناء نظرية الصوفية التي يعرفها في كتاب ( الطواسين ) أي في طاسين الأزل ، وهر يجعل ( العرفان ) أرقى مرقبة للسمو الروحي ابتداء من أول مرتبه قيـه وهي طاسين الـــراج ( إيماء إلى الشريعــة المحمدية ) ويعترف ماستيون ضمنا بأثر الفكر اليونانى والفكر الفارسي فى العصر الدى عاش فيه الحلاج ولم يكشف ماسنيون بوضرح تلك العساصر اليونانية والفارسية مع أنها هي العناصر الجوهرية التي يدور حولها مذهبــه وقد تبين أنه كان من أشد الناس تأثرًا بفلسفة ( القرامطة ) وهي فلسفة باطنية في جوهرها. ولد في البيضاء ٢٤٤ وأقام في وسط بين بغــــداد والبصرة فلما قامت ثورة الزنج ترك واسط ٢٦٠ وذهب إلى الأهواز لسكى يتتلمذ على ( سهل بن عبد الله القشرى ) مدة سنتين ثم سار إلى بغداد على قدميه ماراً بالبصرة . في الوقت الدى كانت ثورة الزنج تجتاح هذه المنطقة في بغداد لني بعض الصوفية (عمر بن عَمَان المـكي والجنيد)وقد وجه إلى الجنيد سؤالًا لم بحبه عليه الجنيد ولهذا السؤال مغزاه لانه يرتبط ادتباطا شديدا بمذهبه الصوفي وهو ( ما الذي يصير الخلق عن رسوم الطبيعة ) الاصولوينهم هذا السؤال على ضوء التأثيرالمزدكي والدعوة إلى تأويل العبارات على طريقة القرامطة بأنها مجرد قواعد تنظم للحياة الاجتماعية ورموز يمكن تأويلها .

روى أن الحلاج مر على الجنيد فقال له : أنا الحق فقال له الجنيد : أنا الحق فقال له الجنيد : أنت بالحق ، أية خشبة تلد فتحقق منه ما فيه ، قال الجنيد أنه صلب به ذلك وتبرأ ابن عثمان المسكى من الحلاج لأنه كان يقول يمكنني أن أقول مثل القرآن وكان الحلاج يعنى ما يقول فقد ألف كتاب الطواسين يعارض به القرآر وهذا ما أشار اليه محى الدين بن عربي فيابعد في كتابه (الفتوحات المكية)

وقد تابعه عمرو بن عثمان فى تستره وكشف خبيشته . قال أحمد بن الجلا أن أباه تركه هو وأمه خمس سنوات فى الوقت الذى بدأ فيه القرامطة نشاطهم الحربى فذهب إلى خراسان وما وراء نهر جيحون ودخل إلى سجستان وكرمان ثم عاد يدعو إلى الله وهذه الدعوة تقترن بتاريخ الثورة الكبرى التى قام بالقرامطه . ٢٩ ه ويضيف ابن كثير فى (البداية والنهاية ) أنه ثبت أن الحلاج دخل الهند و تعلم فيها السحر .

سموه ( بالغيث ، الميز ، الزاهد ، صلاح الأسرار ، المصطلم ، الحير ) وكان الحلاج يتلون في ملابسه فيلبس لباس الاجتاد ، لباس صوفيه ، ويتجرد أحيانا في ملابس زريه ( البداية والنهاية ) وصفه ابن الجوزي فقال : كان الحلاج متاونا تارة يلبس المسوح وتارة يلبس الدراعه وتارة يلبس القباء وهو مع كل قوم على مذهبهم أن كانوا أهل سنة أو رافصه أو ممتزلة أو صوفية أو فساق أو غيرهم (يقول الدكتور محمود قاسم في بحثه بمجلة الاصالة عام ١٩٧٨ ) ولنا أن نضيف أن مسلك الجلاج في تغيير اسمه ومهنته ومعتقده يتسق مع مادرج عليه دعاة الباطنية من القرامطة والاسماعلية من تغيير أسمائهم ومعتقداتهم ظاهريا باختلاف المناطق ، التي يرتادونها تمهيدا لظهور صاحب الزمان أي صاحب دولة الفاطمين ثم لظهور صاحب القيامة الكبرى ، وتتلخص تلك القيامه الكبرى في نسخ الشرائع وادعاء الالوهية بعد استقرار هذه الدوله. ثم تصد الحلاج مكة للمرد الثالثه وجاوو سنتين وأدى فريضة الحج ٢٩٥ ويقال أنه قلد الرسول فَطَب خطبة الوداع على جبل عرفات في تلك السنة ( البداية والنهاية ) ثم عاد من مكه متغيرا ويفسر ما سنيون هذا التغيير بأن الحلاج وصــــل إلى مرحلة (عين الجمع) وهي المرحلة التي يستحوذ فيها الصوفي على الذات الألهية في أعماق نفسه دون أن تنمي شخصيته وأفعاله الارادية، وتلك مرحلة أسمى من مرحلة العبادة الشرعية والوجد الصوفى ( في تقديرهم ) واستقر في بغداد في حيالتسترين عــلي الشاطيء الآيمر. لدجله واستمال إليه قائدير.

وكثيرا من العامة وادعى الالوهية وقال بعضهم أنه بجنون وقال آخرون بل له معجزات .

ما هو مصدر هذا الثراء المفاجى من السؤال : هل سلك الحلاج مسلك صاحب الزنج فى جمع هذا المال أر اتبع منهج شيخ القرامطه من المنتمين إلى المذهب ، أم كان هذا المال أتى عن طريق الاحتيال على البسطاء بأساليب السحر الى كان قد تعلمها فى الهند فقد قيل أن الحلاج كان يستخرج الدنانير من الأرض وكان يجدها تحت وسادته أو يقبضها بيده من الهواء ولا شك أن معجزات الحلاج وكرامانه وحيله ترشد إلى مصادر ثروته ومن حيل الحلاج دخول معبد المردكيه وأطفاء الشمعة وايقادها نظير فتح صندوق الندور وأرسل أحد أصدقائه إلى قرية ثم أدى فقد بصره ومر عام مندوق الندور وأرسل أحد أصدقائه إلى قرية ثم أدى فقد بصره ومر عام بصره وجاء الحلاج وتمنع ، ثم مر عليه بصره فرأى وقد حصل الشيخ بصره وجاء الحلاج وتمنع ، ثم مر عليه بصره فرأى وقد حصل الشيخ المحتال على آلاف من الدنانير اقتسمها مع الحلاج ويقول صاحبه (أبو منصور الميافي) عندما مر به أوهو مصلوب:

علمت كما علمنا وبحت وكتمنا فصلبت ونجونا) ويتسائل الدكترر محمود قاسم: ما الذي كان ينبغي أن يخفيه الحلاج حتى ينجو:

ويقول أن من يدرس مذهب الحلاج في كتابه الطواسين وفي ديوان شعره وفي دسائله يفاجيء بكثرة ما يحتوى عليه المذهب وتلك الكثابات من معتقدات تجدها عند القرامطة والباطنية والاسماعلية بصفة عامة ، قال ما سنيون : أنه كان يعتمد في وعظه على مجموعة من الرموز الذي أخذها من القرآن ( كالقلم واللوح المحفوظ والسماء والطارق والنجم الثاقب وهي الرموز الذي كان يستشهد بها دعاة القرامطه وأشار إلىأن الحلاج يشبه القرامطه في أنه كان يدعو مثلهم إلى دين عالمي وماسنيون يحاول أن يبرىء الحلاج من أن يكون في أنه كان يدعو مثلهم إلى دين عالمي وماسنيون يحاول أن يبرىء الحلاج من أن يكون

قد ساهم فى حركة القرامطة (التى كانت على حد قوله: حركة تمرد ضد النظام ياسم العدالة) وشبيه بحركة الخوارج الآول، وإن نادى القرامطة بأحكام علوى هو المهدى الذى انتشرت الدعوة الباطنية له فى أماكن كثيرة من العالم الإسلامى كالمبحرين والآهواز والإحساء واليمن ومصر والمغرب، هذه الدعوة النى التشبيع لها كثير من الفلاسفة كإنوان الصفا والطبيب الرازى وبعض رجال الدولة.

وقد اعترف ماسنيون بتماثل الرمـــوز والاستعارات التي استعملهاكل من القرامطة والحلاج في إستمالة العامة ، وشكك في الصلة من الحلاج والقرامطة .

وأكد ماسنيون أن الحلاج قام بإسقاط شعائر الإسلام وعلى رأسها فريضة الحج وقد دعا الحلاج إلى فكرة باطلة هي الاتحاد بالذات الإلهية وهي بما يتناقض مع مفهوم السنة والجماعة \_ ق الاتحاد الصوفي عندالحلاج هو تألية البشر وقد وجد له خلفاء الفاطمين وهذا ما روج له (إخوان الصفا) في رسائلهم وما أعلنته الإسماعلية والشرقية فيها بعد عندما جاء صاحب القيامة الكبرى وادعى الربوبية وقال ينسخ الشرائع وادعى الحلاج أنه بلغ مرتبة الكال بعد عزلته الصوفية في مكه (وله في هذا مفهوم مأخوذ من تفسيرات المسيحية عن التثليث ودعوى أن عيسي هو ابن الله) وادعى أن روح الإله الذي حل في عيسي ابن مريم قد حل فيه، وادعى أن جميع فعله فعل الله وزعموا أن الحلاج ادعى لنفسه هذه الرتبة فيه، وادعى أن جميع فعله فعل الله وزعموا أن الحلاج ادعى لنفسه هذه الرتبة ومن فساد مذهبه إيمانه بأن المسيح تجسيد زمني لنور الذات الإلهية.

وقد سلم ماسنيون بأن الجلاج كان على صالة وثيقة بالفكراليو نانى وبالزنادقة وبالقرامطة وقد اطلع على ترجمة التراث الفلسنى اليونانى واتضل بسنى مطعون فيه بالزندقة هو الطبيب الرازى وكان على صلة بأنى سعيد الحنابى الكبير وبكبار الدولة السامانية وبأمير الطالقان وصلة الحلاج بالقرامطة أثبتها ماسنيون وأن فسرها بأنه كان يدان لضمهم إلى الصوفية وأقدم بالسنة التى سيبلغ فيها هذا العمل أوجه من العنف وهي سنة ٩٠٠ ه و اتصل بكبار رجال الدولة و بإمراء الحيش واعترف ماسنيون بأن الحلاج عمد إلى تجنيد بعض رجال الخليفة المقتدر لحمد القنائي وأخيه . وقال البغدادى في كتابه (الفرق بين الفرق) ذكروا أنه استمال

ببغداد جماعة من حاشية الخليفة ومن خدمه حتى خان المخليفة وهو جعفرالمقتدر بالله معرة فتنة فحبسه واستفتى الفقهاء فى دمه واعترف ماسنيون بأن أسلوبه فى ضم الاتباع يشبه أسلوب القرامطة فى الدعوة التدريجية إلى طائفتهم وهو نفس المنهج التعليمي الذى طبقه إخوان الصفا لتجنيد طبقات الإسماعلية وهي عندهم نفس مراتب أو طبقات القرامطة. وقال إنه كان يسلم نظريا باحقية العلويين فى المطالبة بالإمامة (ونجد فى هذا القول دليلا كافيا على صله الحلاج بالقرامطة ، والإسماعلية بالإمامة فى ضم زعيم الإمامية الإنها عشرية إلى مذهبه ) .

وفى التاريخ المشترك بين الحلاج والقرامطة: أورد أحد الأحاديث القدسية للحلاج ( الحديث الخامس عشر ) وفيه يقسم بجوهر الزمان وبسنة . ٢٩ هذه السنة التي ظهرت قيها الدولة الفاطمية .

وذكر البلاذرى أن الحلاج كان يطلب إلى أعوانه أن يدعو للرضا من آل محد دون إأن يسموا أحداً وبين الدعاية الصوفية والدعاية السياسية للقرامطة فى المناطق التى كانت مسرحاً لدعاية مركزة يقوم بها أحد أبناء (ميمون القداح) منذ سنوات عديدة (خراسان ، الطالقان ، الاهواز أ، جرجان ، اصفهان ، شيراز قم ، نهاوند ، البصرة ، بغداد ) ثم العودة إلى تستر ، وقد مزج الباطنة المياسية بالتصوف (كلا الدعايتين وجهان لعملة واحدة ) ودعاتهم من الفلاسفة و نعنى بهم إخوان الصفا الذين يمزجون بين الفلسفة والقصوف .

ويشير الدكتور محمود قاسم إلى الدور السياسى الذى قام به ماسنيون فى كثير من البـــلاد الإسلامية فى القرن العشرين وفى الجزائر وفى الشمال الإفريق بخاصة والدعاية المركزة فى كثير من البلاد الاسطورة الحلاج وهى تـكاد تفوح منها رائحة سياسية معاصرة ترى إلى تجميد الوضع فى العالم الإسلامى الراهن على نحو ما كان عليه فى القرن الرابع الهجرى (وعندنا أنه بما يتصل مهذا ما قام به الدكتور زكى نجيب محمود بالنسبة للفكر الباطنى والشعوبي وإحيائه ) وتـكاد مهمة ماسنيون تنحصر فى التشكيك فى كل نص قديم يشير إلى أن الحلاج كان يدعو إلى المهدى الإسماعيلى. قال صاحب ميزان

الاعتدال (الذهبي) أنه اتسلح من الدين وتعلم السحر وأراهم المخاريق وقد أماح العلماء دمه فقتل ، وواضح أن الحلاج كان يقوم بمهمة سياسية في المقام الأول ، ويقول دكتور قاسم : إننا نتفق تماما مع ماسنيون لأنه يؤكد ماجاء في نصوص كثيرة رواها ماسنيون نفسه من أن الحلاج كان من أكبر دعاة القرامطة وإن كان يحتل في التنظيم السرى للإسماعيلية مكانة عالية من درجة الحجة أو الباب ، والأوراق التي ضبطت عنده عندما قبض عليه كانت تشهد بادعائه للربوبية وقد تأثير الحلاج بآراء المانويه والمزدكية والقيثاعورية وما سونيه القرامطة وكان يقول إن الولى أسمى درجة من والقيثاعورية وما سونيه القرامطة وكان يقول إن الولى أسمى درجة من النبي ويدعوا إلى اسقاط التكاليف ونسخ شرائع الإسلام واعتقد ماسنيون أن الحلاج هو الجسر بين المسيحية وبين الإسلام السنى وقد أخفق في الربط بين المسيحية والإسلام عن طريق الآباء البيض في الشيال الإفريق .

ولا ريب أن [اسقاط التكاليف] عند الحلاج هو لب المذهب القرمطى الذي يصف العبادات بأنها مجرد رموز يراد بها الغايات الاحتماعية والذي يدعو إلى تألية البشر صرفا لهم عن عقيدة التوحيد . وقد حاولت (الإسماعيلية) في دور الستر أن تجر الأمامية الآثنا عشرية وراءها في الثورة السياسية صند الدولة العباسية السنية في منتصف القرن الثاني لسكن بني نونجت كانوا أشد فطنة مما تصور دعاة القرامطة لانهم وأو أن التحالف مع أهل السنة في تلك المرحلة الدقيقة أفضل بكثير من الانضام إلى دولة جديدة بدأت طلائعها بثورة الزنج ثم إمتد فشاطها في ثورة القرامطة التي كانت بدأت طلائعها بثورة الزنج ثم إمتد فشاطها في ثورة القرامطة التي كانت وقد حوكم الحلاج كقرمطي ، كزنديق ، ادعاء الربوبية ، وادين في المقام الأول وقد حوكم الحلاج كقرمطي ، كزنديق ، ادعاء الربوبية ، وادين في المقام الأول لحماولة أبطال فريضة الحج ، وأن القرامطة انتقموا له بهدم السكعبة ونزع الحجر الاسود منها وقالوا أنهم نزعوه بأمر وردوه بأمر وامتدت محاكمة من ٢٠١ إلى والخادعة التي ساقها صلاح عبد الصبور الذي حاول أن يستدر عطف السذج والخادعة التي ساقها صلاح عبد الصبور الذي حاول أن يستدر عطف السذج والخادة التي ساقها صلاح عبد الصبور الذي حاول أن يستدر عطف السذج والمناحة التي ساقها صلاح عبد الصبور الذي حاول أن يستدر عطف السذج

والإغرار من قراء مسرحيته بأن الحلاح كان داعية إصلاح اجتماعي وكان نصيراً للمفتراء وأنه عذب كما عذب المصلحون والدعاة ).

وكان إجماع الفقهاء على إدانة الحلاج التى لم نتم إلا بعد أن إقتنع الناس بذندقة الحلاج الذى كان يرى أن النطق بالشهاد تين فى مرحلة من مراحل الصوفية يعد شركا وإن صلاة العارفين تعد كفرا وقد طالت المحاكمة للبحث عن أعوانه من أسمائهم التى وجدت معه وطريقته هى طريقة القرامطة وأخوان الصفا فى حكم الناس درجة بعد درجة حتى يذبوا إلى الغاية القصوى مع مخاطبة كل منهم على قدر عقله وفهمه وكلة صاحب الزمان هو مصطلح اسماعيلى . و « الهوهو » نظرية أساسية عن الحلاج فى كتاب الطواسين .

وقد عثر فى أوراقه على منشور أرسله الحلاج إلى أتباعه وعماله يخبر فيه أن الزمان دارد ورته بعد أن ظهرت دولة الفاطميين ٢٠٩ ويطلب إليهم أن يدعو الناس الى الأسرةالفاطمية وبأن تمتد الى خراسان حتى يكشف الحق حجابه ويفتح العدل ذراعيه، وفعلاظهرت (الإسماعلية التذارية) فيما بعد وهى الفرع الذى ينتمى الميد ( الحسن الصباح ) الذى يصفه الماسون بأنه الاستاذ الاكبرللماسونية فى العالم الإسلامي وكانت ثورة القرامطه تعمل لحساب الدولة الفاطمية فى الشرق ، ا . ه

وهكذا نرى حقيقة هذه النهاذج التي قدمها في العصر الحديث كتاب عرب، ووجدت عند بعض الناس تقديرا: الفارابي، ابن سينا، الحلاج، أخوان الصفا وهي في حقيقها من أعداء الإسلام وحملة لواء الانتقاض عليه.

ولقد كأن الإسلام كريماً مع هؤلاء المتآمرين ، وقد ظل الحسين بين الحلاج متمتعاً بحريته إلى اليوم الذي ثبت فيها أن كان بينه وبين رئيس القرامطة إنفاق سرى على قلب الدولة عند ذلك تمرض للقتل .

ولا ريب كان الحلاج ضحية الفكر اليوناني الذي كان يطلق عليه [علم الاصنام] مختلطاً بالفكر الغنوصي الفارسي المجوسي ،وفكرة وحدة الوجود، والحول التي كان يعتنقها هؤلاء دحيلة من الفكر المسيحي الافلوطوني .

وقد جاءت الشريعة الاسلامية لتدحض هذا الباطل ( بل تقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق) جاءت بفكرة التوحيد الخالص المنزه ، وأن الله تبارك وتعالى غيرهذا الكون وأنه خارج عنه وقد أوجده من العدم وسيورده العدم مرة أخرى .

ولما كانت الفلسفة المادية قدغلت فى تصورها بأن السكون وهو كل شىء فقد كان ذلك الخطأ البالخ الذى وقع فيه هو لاء وقد أصابت هذه السموم الفلسفة والتصوف والتشيع .

وقد كتب عبد الرحمن بدوى كتابه شخصيات قلقة في الإسلام نقل فيه عن المستشرقين ( هنرى كورتان عن السهرورى وماسنيون عن الحلاج الذى سماه شهيد الصوفيه في الإسلام ) فقال أن لم يكن السهروردى ( مؤسس المذهب الاشراق ) أو الحلاج إلا من ثمار الفلسفة اليونانية والغنوصية ( وتقول وكذلك كان المهرى في بعض مفاهيمه ) وقد تتلذ السهروردى على فخر الدين الرازى ( في فترة اضطرابه ) ( ٥٤٥ ه ) وكان قد اعتاد غشيان الجماعات السوفيه وأصحابه الحقيقيون هم سلسلة من الحكماء وأنبياء الفوس واليونان يجاوز فيها زرارشت وأفلاطون والحلاج الذى يدعو باسم وحدة الوجود يجاوز فيها زرارشت وأفلاطون والحلاج الذى يدعو باسم وحدة الوجود لفلسفته ، والتأليف بالفارسيه أهم مؤلفاته حسكمة الاشراق كما حكتب لفطا لاخوان الصفا ) .

وقد حاول ما سنبون أن يخلق تياراً مضللا من خلال شطائر بجمعها من النصوص في محاولة فاشلة للادعاء بدور لسلمان الفارسي وحاول أن يثير شبة أنه الاعجمي الذي أعان النبي على معرفه الكتب السابقة وهي الدعوى الباطله التي دحضها القرآن (ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر) مع ادهاءات حسول المقارنة بين ما أنزل إلى النبي وما جاءت به كتب اليود والتصادي، ويقول أن سلمان الفارسي هو الصاحب الصدوق لآل البيت

اتباع على المواقع عن حقوقهم المشروعة المهضومـــه إلى أن تـوفى بالمدائن بالعراق.

ويحاول أن يشير الشبهات حول دعوى الولاء لسيدنا على وحديث غدير قم عاولا التماس خيوط و اهيه من كتابات بعض المؤرخين .

ونحن تعتقد إن هـذه الروايات التي أوردهـا ماسنيون باطلة ويراد بها خلق تيار معارض للسنه تحت اسم الشيعة في هـــذه الفترة ، ويثير مسالة تاخر مبايعة على ودفر. السيده فاطمه ليلا وما يذهب إليه من دعوى اغتصاب الخلافة .

والواقع أن بيعة السقيفه معروفه ومنشوره ، وأن تأخر الإمام على عن البيعة لم يكنعن معارضة للخليفة الأول إلى أبى بكر: هذه سموم عبد الرحمن بدوى عن ما سنيون .

ويولى عبد الرحمن بدوى اهتماما بالغاً بالحجاج وترجم له عن ماسنيون في محاولة منهما لتصوير الحلاج بأنه مصلح اجتماعي وهي الدعوى العريضة الباطله التي حمل لواءها صلاح عبد الصبور الماركسي في ذلك الوقت بدعوى العدل الاجتماعي في مسرحينه المشهوره.

ويذهب ما سنيون إلى أن العلماء كانوا فى ذلك الوقت مطالبون باقامه حكومه إسلامية تحكم بالعدل بين الناس وخاصة فى مسائل الخواج والضرائب وأن الآمل كان معقودا على الحلاج ، وهذا كله زيف باطلى فعد عرف وثبت بالدليل القاطع عمالة الحلاج للقرامطه وكشف الستار عن المراسلات والخيانة والتآمر الذى قام به ضد الدولة الاسلامية بل أن ماكثبه ابان سبجنه عن رغبته فى توحيد طرق العبادة عند نبى الإسلام إنما هى دعوى البهائية من بعد إلى توحيد الآديان وقد عرف عنه مجموعة من الحقائق لا سبيل من بعد إلى توحيد الآديان وقد عرف عنه مجموعة من الحقائق لا سبيل الى إنكارها .

- \_ فساد فهمه لرساله النبي صلى الله عليه وسلم .
  - ــ مقارنه النبي صلى الله عليه وسلم بأبليس
- ــ مفهومه للجج ودعوته إلى رد القبلة إلى القدس
- ــ دعواه بأن النبي ترك الوحده الالهية محجوبة ومسورة بسور الشريعه، وهي مفاهيم ضالة تقوم على الاتحاد والحلول ووحدة الوجود التي يعتبرقا ثلها خارجا عن الإسلام

هذه هى المفاهيم الفاسدة والزائفه التي كتبها الحلاج وحاول طرحها من جديد ما سنيون وعبد الرحمن بدوى لـكى تفسد العقول والقلوب في هذه المرحلة من تاريخ الاسلام (آواخر القرن الرابع عشر الهجرى وأوائل القرن الخامس عشر الهجرى.

# **(Y)**

كذلك فقد أفرزت الشعوبية الباطنية عديداً من الدعوات الباطلة والأسماء المبطلة ، ولما كانت هذه الدعوات والآسماء قد مانت بعد أن كشف زيفها علماء السنة والجاعة في عصرها فإن الاستشراق وأدواته في هذا العصر عادوا إلى إحياء تلك النحلة الخبيثة القدرية والجبرية المأخوذة عن اليهودية أساساً وإلى نشرها بعض الخبثاء من ذلك .

ومن ذلكما كتبه جواد على فى الرسالة (١٩٤٥) عن يوحنا الدمشقى ودوره فى هذا الآمر وقد حذا حذوه بعد ذلك كثيرون من انباع التغريب وفى مقدمتهم محد . عماره ويوحنا الدمشقى من علماء اللاهوت فى الكنيسة الارثوزكية ( ٧٠٠ – ٧٤٩ ) فقد كان يحرض النصارى على الحوار مع المسلمين فى شأن الوهية المسيح وحرية الارادة الانسانيه وقد وضع رسالتين فى شكل محاورة بهن مسيحى ومسلم ، الغرض فيها تبرير النصرانية وانفاذ أفكارها فى

عقول المسلمين وقد كان من نتيجة ذلك أن ظهر في هذه الفترة بعض الشعوبيين والمحوسيين الذين يدعون الإسلام بمن قالوا بالقدريه والجبريه، تمثل أولا في معبد الجبي وتلميذه غيلان بن يونس الدمشقى ثم الجعد بن دوهم القائل بالجبريه.

يقول الإمام الأوزاعي: أول من نطق بالقدر رجل من أهل إيران يقال له سوسن كان نصرانيا فاسلم ثم تصوف أخذ عنه معين الجهلي وأخذ غيلان من معين ، ويكشف صاحب سرح العيون عن اسم ثالث هو طالوت براعهم اليهودي الذي أخذ عنه الجعد بن درهم وأبان بن سمان القول بخلق القرآن وليس يبدو أن معبدا وغيلان والجعد قد ابتكروا من عندهم القول بالقدر وبتعطيل الصفات وخلق القرآن وغيرها وإنما تأثروا في هذه الأقوال بمن لابسوهم من النصاري أو الصابئه الحرانين أو المانويه ثم قتل معبد وغيلان والجعد.

ويقول جواد على ( الرسالة ــ مارس ١٩٤٠ ) أن يوحنا استدرج المسلمين إلى خلق الافعال وخلق القرآن ومشكلة صفات الله.

وهى أمور لم يكن المسلمون يخوضون فيها ، والمعروف أن جعد بن درهم الذى ذبحه خالد بن عبدالله القسرى في عيد الاضحية كان استاذ القائلين بخلص القرآن وكان مدن زملاء غيلار الدمشقى ومعبد الجنمي .

أما (غيلان الدمشقى) فقد قدمه الشعويون على أنه من الثوار المسلمين وأنه المسيح المعتزلى الذي صلب في حكم الامومين وقالوا أنه دفع حياته لموقفه في خلافة هشام بن عبد الملك وقيل أنه مؤسس المدرسة القدرية، إلى انطلقت منها المعتزله وقيل أن الخليفة عمر بن عبد العزيز وكل إليه رد المظالم والاموال التي إغتصبها، الامويون وحقيقة الامر أن غيلان الدمشقى لم يقتل الابتهمة واضحة صريحة هي خيانة الدولة الاسلامية وأنه اتخذ الكلام

فى القدر وسيلته إلى تزييف مفهوم العقيدة الاسلامية كمدخل إلى اسقاط الدولة الإسلامية.

وقد إنخدع المؤرخ ابن جرير الطبرى لدهاية يوحنا الدمشقى فأوردها وذكرها على أنها رواية واغتر بها المفسرون جميعا كالزمحشرى والرازى حتى جاء ابن كثير فصحح الأمور قال: ما اعتمد عليه ابن جرير لا أثر له من الصحة.

وكان يوحنا الدمشقى هو الذى ابتدع الحوار مع المسلمين بما يوصل إلى القول بخلق القرآن: هذه الفتنه التى اجتاحت الفكر الإسلامى أيام المأمون والواثق والتى تصدى لها أحمد بن حنبل فقد فتح يوحنا استمدادا من الفلسغة اليونائية مشكلة القدر وقضية الإرادة والجبر والاختيار وقال المستشرقون أن يوحنا أثار بهذا السؤال وبأمثاله مشاكل جديدة في الإسلام لم تكن معروفه هي مشكلة خلق الافعال ومشكلة خلق القسرآن ومشكلة صفات الله وأضرائها لآنه استدرجهم بهدنه الاستلة والاجوبة إلى أمور لم يسكن المسلمون يخوضون فيها ومن هذا المعين أخدذ الجعد بن درهم ، وعيلان الدمشقى ومعبد الجهنى يخوضون كما أشار مؤلف مختصر الفرق .

وموقف الإسلام واضح في هذا الآمر على النحو الذي فصله الإمام على : أن الله سبحانه أمر عباده تخييرا ونهاهم تحذيرا وكلف يسرا ولم يحكف عسرا وأعطى على القليــل كثيرا ولم يعط مغلوبا ولم يطع مكرها ولم يوسل الآنبياء لعبا ولم ينزل الكتب عبثا ولا خلق السموات والارض ومابينهما باطلا، ولا يؤمن مسلم حتى يؤمن بالقدر خــيره وشره وأن ما أصابــه لم يمكن ليخطئه وأن ما اخطـاه لم يكن ليصيبه.

وهــكذا نرى أن نظرية القدر دخلت إلى الفـكر الإسلامي عــن طريق النصرانية والمجوس هم الذين كانــوا يقولون بــالجــر لا بالاستطاعة والاختيــار .

### $(\Lambda)$

أما نصير الدين الطوسى العـالم الرياضي صاحب ١٤٥ مؤلفا في عـلم الحساب والمثلثات والهيئة والجبر والطبعات فهو من الباطنية الغلاه.

فقد تولى الوزاره لاصحاب قلاع الموت خلفاء حسن الصباح، وهناك محاولات متعددة لنبر ثنه من تهمة الاسماعيلية وهو المتهم بالتحريض على قتل الخليفة المستعصم ورجال دولته والعلماء فضلا عن اتهامه بالالحاد عن كتب موثوق بها ( البداية والنهاية لابن كثير ح ١٣ ص ٢٦٧) و (شدرات الذهب لابن العماد ، إغاثة اللهفان لابن الحوزية، والصفدى فى الوافى بالوفيات.

وقد فر الطوسى أمام جحافل خنكيز خان ولم يجد ملتجاً له غير قلاع الاسماعيلية التي كانت تقاوم المغول واحتمى بحاكم مهستان ثم إستدهاه زعمهم الاسماعيلية ليعمل معه وبقى في قلعة ( الموت )حتى سقطت بيد هولاكو فانضم إلى هولاكو .

وهو فى المقياس الإسلامى كابن سينا والفارابى ( لا نجمل علمهم يخنى غرضهم ، وأن الذين وصفوا نصير الدين الطوسى بأنه حامى الثقافة الإسلاميه ابان الغزو المغولى هم الاسماعيلية والباطنية أمثال ضياء الدخيلى وقدد وصف فى إمعظم المراجع بأنه عالم وفليسوفى باطنى وقدد اهتم به المستشرقون لهذا الغرض ( ونى مقدمتهم داور شمت

الامريكي وقد فات شميث عاوم جليلة أخرى تفوق فيها الطوسي منها الفلسفة فإن كتابه في شرح إشارات ابن سينا من أهم الكتب ويرجع الفضل في شهرته وذيوع صيته وراء الدوائرالاسماعيلية والباطنية وله تصانيف تكشف عن هويته (منطقيات وآلهيات إقليدس وبجسطي)وله كتاب أخلاق فارسي جمع فيه نصوص أرسطو وأفلاطون في الحكمة وقد صنف في علم الكلام وشرح الإشارات لابن سينا ودور للاسماعلية في ألموت ووزر لهولاكو وكان ممه في نكبة بغداد ٦٥٦ ومن الناس من يرعم أنه أشار على هو لاكو بقتل الخليفة ويقول ابن العبري في تاريخه : وكان في هذا الزمان في ٥٧٥ وما قبلها من الحكاء المشهورين بالمشرق السمؤل ابن يهود المغربي الاندلسي .

وكان الحكيم اليهودى قد هربه و وأبوه إلى المشرق وكانت مراغه تحتضن قبل الهاوسى الحكيم اليهودى وأشار ابن قيم الجوزية في كتابه إغاثة اللهفان إلى نصير الدين الطوسى وأطلق عليه لقب نصير الإلحاد وقد عارض وهاجم الشهرستانى الذي كشف زيف ابن سينا في كتاب سماه المصارعة رد إعليه الشهرستانى بكتابه [مصارعة المصارعة إحيث نصر فيه الله تعالى . ودحض أقوال ابن سينا الذي أدعى أن الله تبارك وتعالى وجل وعلا عما تقولون علوا كثيراً للم يخلق السموات والارض في ستة أيام وإنه لا يعلم شيئاً وإنه لا يفعل شيئاً وإنه

ويقول ابن الجوزية أن الفلسفة التي تقرأها انباع هؤلاء اليوم (أى في عصره) هي مأخوذة من الطوسي ومن أمامه ابن سينا وبعضها عن أبي تصر الفارا بي وشيء يسير منها من كلام أرسطو وهو على قلته وغثاثته وركاكة ألفاظه كثير التطويل لا فائدة فيه وخيار ماعند هؤلاء فالذي عند مشركي العرب من كفار قريش وغيرهم أهون منه.

وهناك بالنسبة له اتهامات كثيرة:

أولاً : شبهة اتهامه يقتل الحليفة المستعصم ورمال دولته والعلماء .

ثامناً: شهد اتهامه بالإلحاد (أشار ابن كثير إلى تلك التهمة في البداية والنهاية .

ثالثاً : صلته بالإسماعلية والباطنية والحكماء .

ولا يمنع هذا من أنه شرح لهو لاكو ( الذي انضم إليه بعد سقوط أصحابه في قلمة الموت ) فوائد المرصد وتولى العمل واستخدم ابن الفوطى البغدادي حادثا لمكتبة المرصد والتي تضم ٤٠٠ ألف مجلد من الكتب التي نهبها التتار من بغداد والشام والجزيرة أيام الغزو المغولي ونشروامن المكثير ما يتفق مع نحلة الباطنية والفلسفة المادية .

(9)

إن الانحراف الذي أصاب الفكر الإسلامي كان من جانبين لاجانباً واحداً من جانب استعلاء العقلانية واستعلاء الوجدانية والروحية ، وكل منها يدعى أنه منهج المعرفة الوحيد الذي يوصل إلى فهم حقيقة الإسلام فكان الاعتزال بانحرافانه وكانت الجبرية الصوفية بجمودها ، وقد وصل التصوف الفلسني ببعض أصحابه إلى مبادى الانحاد والحلول والتخلي عن الالتزام المحلقي وعدم التأدب مع الله ، ووصل الاعتزال إلى ما يمس وحدانية الله تبارك وتعالى واستملك الفلاسفة الجهد في وضع فروض فلسفية غير مجدية .

مصدر هذا الانحراف هو فتنة الفلسفة اليونانية التي ترجمت في عهد المأمون وهي علم الاصنام عند اليونان وأضيف إليها مجوسيه الفرس وانحرافات الفلسئة الهندية ، كانت مفاهيم المتكلمين والمعتزلة في أول الامر منطلق للدفاع عن الإسلام بأسلحة الفلسفة ولسكنها انحرفت وكان الزهد وتزكية النفس منطلق التصوف السنى ولسكن دخائل دخلت فانحفت إلى التصوف الفلسفي وكان مذهب الحلول ودعوى الوحدة بين الإنسان وخالقه وتجاوز الالفاظ المهذبة عن التعبير عن تجربة الإنسان الباطنية ، مما أصبح يشكل تهديداً للأسس الداخلية التي شيد فوقها النظام والحضارة الإسلامية ، تلك التي تنبئق عن التوحيد الحقيقي لله سبحانه .

والتحديد المعجز الذي لم تشهده الآديان الآخرى لصلات الإنسان مخالقه ولقد قاومه علماء المسلمين هذين الانحرافين واليوم تتجدد هذه القضايا بعد أن طوح التغربيون في أفق الفكر الإسلامي هذه النظريات مرة أخرى عن طريق ترجمات جديدة للفلسفات اليونانية والغنوصية.

إن (التصوف السنى) الذى يستمد من أصول الشريعة أحكامه وقواعده ولا ينزلق فيما انزلقت فيه بعض الاتجاهات الصوفية الشرقية التي تسربت إليها من فلسفات الهند وفارس ، حين تسربت إلى الطرق الصوفية بعض ضلالات الجهل وحرفتها عن وجهتها وتصدت لاصلاحها جماعات من العلماء أحيوا روح السلف ودعوا إلى الانقاذ من الضللة في المغرب أمثال أبو شعيب الدكالي ومحمد بن العربي العلوى ، وتسكشف رسالة عقد المرجان الموجهة إلى الشيخ عمد بن سلمان (أحمد بن العباشي كسبرج: التصوف الحقيق هو الذي لا يجعل الاستغراق في العبادة وسيلة التغرير بالناس وتضليلهم واستغلالهم لاخذ أموالهم فأن يبحث الإنسان عن وسيلة من وسائل الرزق تغنيه فإن الجرم كل الجرم في أن يبحث الإنسان عن وسيلة من وسائل الرزق تغنيه عن الناس فإذا اكتسما بقيت عبادته لله خالصة .

ولقد كان التصوف تجربة روحية خاصة فى طور الزهد ولكن بعض الصوفية فلسفوا هذه التجربة منذ القرن الثالث الهجرى (حين ظهر التصوف الاشراق الذي بدأ فى نظريات الاتحاد (البسطامي) والخلود (الحلاح) ووحدة الوجود عند ابن عربى فيها بعد ولذلك دخلت مفاهيم غير إسلامية كالحب الإلهي لرابعة وكان هذا تأثير الفلسفة اليونانية ،حيث دخلت على تعاليم الدين الإسلامي ومفاهيم وحدة الوجود أو اتحاد الخالق بالمخلوق التي تتعارض مع الإسلامي ومفاهيم وبدأت المصوفية كلات ومصطلحات لم ترد في القران ولا في أحاديث الرسول ورد الباحثون هذه التحولات إلى مصادر الفلسفة الهندية واليونانية والمسيحية فهي منقولة منها وتتشابه مع مصادرها ومن يراجع كلات الحلاج بجدها خليطا من هذه المصادر:

١ - مبدأ الغناء الذي يندمج فيه المتصوف بالله ويفقد شخصية الفردية مستمد من عقيدة النرفانا الموجودة في الديانة الهندية .

٧ \_ مبدأ القول بأن كل الاديان واحدة بما يردده الرهبان المسيحيون .

س حبداً أن طريق الخلاص هو التجرد التام من المارة وانفصال النفس
 عنها وهيمن مفاهيم الافلاطونية الجديده .

٤ ــ فــكرة العقل الأول والعقول العشرة من مصطلحات الأفلاطونية الجديدة .

ه ــ فــكرة أن المعرفة لائتم بالمحاولات العقلية ولا بالمناظرات الفلسفية
 وإنما تتكون المعرفة في الشعور وهي من الأفلاطونية .

وكلها مفاهيم تخالف مفهوم الإسلام الصحيح ، ذلك أن الإسلام يدغو المسلم إلى عبادة الله بالعمل والتعامل وليس باعتزال مجتمع وليس فى الإسلام ما يسمى الفناء ، كذلك فإن الإسلام لا يقر فكرة وحدة الأديان فقد جاء الإسلام مصححا لاخطاء التفسيرات الى قدمها رؤساء الاديان فحرجوا بها عن الطريق الصحيح ، كذلك فإن الإسلام لايعترف بنظرية العقول العشرة ، ويرى أن المعرفة تتم بالعقل والقلب معاً وليس باحداهما .

وكان من أخطر اتجاهات التصوف الفلسني النجرد عن النفس وما ترتبط به عادة والانصراف الـكلى للمكوف على العبادة وهو نوع من الرهاينة التي لا يقرها الإسلام.

كا لا يقر الإسلام ما يسمى الحب الإلهى ، ولكنه يقيم نظاما جامعاً بين المخوف والرجاء ولا يقرإمتزاج العنصر الإلهى فى الإنسان مع الله تبادك و تعالى كا لايقر تلك الاستعارات والمصطلحات الصوفية التى ترد فى الاسفار الفارسية والهندية ، ولا ماذهب إليه عمر بن الفارض ولا محيى الدين بن عربى ولا نظرية الاشراق التى تكلم بها السهروردى .

وقد انبعثت فى السنوات الاخيرة كتابات المستشرقين الغربيين عن التصوف بهدف إثارة هذه السموم ودفعها مرة أخرى إلى أفق الفكر الإسلامي

الذي تحرر منها بعد أن قام مذهب أهل السنة والجماعة فترجمت كتابات نيكلسون، وجولدزيهر ، ومكدونالد وماسينون.

وقد ملئت هدنه الكتابات بعبارات خاطئة أريد أن تنقد إلى قاوب الشباب المسلم دون أن يتنبه إليها ومن ذلك ماقاله نيكسون عن الحق تبارك وتعالى حيث يصفه بالوصف الذي عرفه اليهود فيقول أنه إله جبار شديد البطش سريع العذاب وهو مالا يمكن أن يكون صحيحاً فقد جمعت الآمات القرآنية بين رحمة الله وانتقامه ، ولم يكن التصوف حباً في الله على النحو الذي سمى الحب الإلهي ولا خوفا من بطش الله كما صوره فيكلسون ، ولمكن المفهوم الإسلامي الأصيل هو الخرف والرجاء في وقت واحد وبدرجة و احدة .

ولقد ظهرت فى السنوات الآخيرة كتابات كثيرة فى المسرحيات والشعر تحاول أن تحيى هذه المفاهيم المسمومة ومن ذلك ما كتبه عدنان مردم الذى يشيد مقدمة رواية (أبو بكر الشبلى) بالحلاج وابن الفارض وابن عربى ويقول:

إن (رابعة العدوية) جاءت بنظرية الحب الإلهى التي غيرت المفاهيم الصوفية وكانت الحجر الاساسي لمكل من أبي بعدها من أعلام المتصوفة كالحلاج وابن الفارص وابن عربي . فالحلاج أبي بنظرية الحلول (سبحان من أظهر ناسوته) وابن الفارض وابن عربي لم يقولا بقول الحلاج ولكنها أتيا بمفهوم وحدة الوجود (لقد كنت قبل النوم أنكر صاحبي) فأصبح قلبي قابلا كل صوره وتجد الشبلي أخذ بنظرية رابعة كغيره من أعلام المتصوفة وزاد عليها الاغراق في الحب حتى الجنون وقد قهر الشبلي نفسه مالحرمان وانتصر عليها بما أخذه عليها بالشدة والقسوة (نقول: وماحمله الإسلام علي هذا أبدا) وما كان من مفهوم الإسلام اعتزال الناس ولكن مفهوم الإسلام الهمل بتقوى الله في مجتمع الناس .

هذه مفاهيم دخيلة على الإسلام وعلى التصوف السنى وما كان لها أن تنتشر اذلك فقد قدم هؤلاء المستشرقون مفاهيم مضللة مسمومة ، م ١٩ – تصحيح وأبدى الدكتور إبراهيم بيومى مدكور اهتهاما وافرا بمؤلفات ابن سينا الصوفية والنزعة الصوفية عند الفاراني وكشف عن أن بذور التصوف الفاسني بدأت عند هذبن الفيلسوفين الباطنيين : يقول دكتور مدكور (الرسالة – م ١٩٣٦) إذا أردنا أن نعرف أقدم صورة الأفكار الصوفية وجب أن نتجه إلى الفاراني فإنه أول من صاغ الفلسفة الإسلامية في لونها الكامل ووضع أصولها ومبادتها ونظرية الفاراني قائمة على أساس عقلى فليس تصوفه بالتصوف الروحي البحت الذي يقوم على عاربة الجسم والبعد من اللذائذ، وقال أن التصوف الفاراني : متين الصلة بالنظريات الفاكية والميتافيزيقية فهو يحتل نظاما ملكيا أساسه أن في كل سماء قوة روحه أو عقلا مفارقا يشرف على حركتها وعتلف شئونها وآخر هذه القوى هو العقل العاشر موكل يشرف على حركتها وعتلف شئونها وآخر هذه القوى هو العقل العاشر موكل بالسماء الدنيا والعدالم الأرضى ونقطة الإتصال بين العلوى والسفلي وكلا اسعت معلومات المرء اقترب من العالم العلوى ودنت روحه من مستوى العقول المفارقة وهذه النظرية لا أصل لها في الإسلام .

وقد تبين أن جميع أصول هذا الفكر الصونى الفلسنى ليس مستمدا المسلام ويقول دكتور بيوى مدكور أن مفهوم السعادة عند الفاراني يختلف عن مفهوم الإسلام ومأخوذ من أفلاطون ، ويرى أن التصوف الذي ساد العالم الإسلام تحت مؤثرات كثيرة بين فارسية وهندية ومسيحية وإغريقية ، وفيا رأى كل متصوف أن الغرض الرئيسي من العمل والتعامل هو الاتصال أو الفناء في الله .

هذا الفناء في الله هي النظرية البوذية المسماة , النروانا ، وهي تعني الحلول : الذي قال به الحلاج وهو ليس من مفاهيم الإسلام .

ويرى مدكور: إن الفارابي جارى المفاهيم الهندية والفارسية والإغريقية والمسيحية (الصوفية ) وعاصر كبار الصوفية الذين يقولون بالحلول وعلى رأسهم الجنيد المتوفى ١١٩ وناشر نظرية الاتحاد الصوفية والحلاج تلميذ الجنيد من معاصرى الفارابي فقد توفى ٩٢٢ وهو صاجب الجملة المشهورة

و أنا الحقى، التي لاقى من جزائها حقفه . وعلى يديه سما مذهب الحلول إلى أوجه وبدا في أوضح صورة وأسفار هذا العصر الصوفية علومة بالغيبة والحضور والوجد والوجود .

ويتساءل مدكور: هل هناك صلة بين تصوف الحلاج وتصوف الفارافي ويرى أن قول المتصوفة: حلول اللاهوت فى الناسوت إلى اتحاد العبد والرب هى فكرة مسيحية، وهذا المخلط غير المعقول والغلو المفرط ويرى أن هناك فارقا بين نظرية الحلول الحلاجية ونظرية السعادة الفارآبية.

فالحلول ندل على الاندماج التام بين المخلوق والخالق والسعادة تظهر فقط بمجرد وجود علاقة بين الناس والعالم الروحي .

وعندنا أن نظرية الحلول هي إحدى نظريات الفسكر الأفلاطوني والمسيحي وأن [السعادة] هي نظرية الفكر الهندي وكلا النظريتين دخيل على الإسلام فالقرآن لا يتحدث عن السعادة إلا بالنسبة للآخرة فقط ، ويرى مدكور أن منبع نظرية السعادة الفارابية هو أرسطو وكتابه الأخلاق وهذه المعاني كلها لا يقبلها الإسلام لأنها من و ردات الفلسفات اليونانية .

ويؤكد مدكور أن تصوف الفارابي لم تقف عند المدرسة الفلسفية بل تعداها إلى مدرسة الاشراقيين التي عاشت في بلاد العرس إلى القرن ١٩٩ ومؤسس هنده المدرسة هو السهروردي المقتول سنة ١٩٩١ والسهروري مو خلاصة فكر فيناغورس وأفلاطون وبوذا وهرمس ومزدك وماني ويرى الثوفيق بين فكرهم ، هذه هي الفلسفة الاشراقية وهي تعتمد على نظرية العقول العشرة الفارابية مختلطة بعناصر مزدكية ومانوية وهي دعوة إلى الاتحاد والامتزاج .

وهناك ابن سيمين صاحب نظرية الفيض وهي يونانية أيضاً ويرفض االسهروردي نظرية الحلول والاتحاد التي حمل لوائها الحلاج ويدعو إلى نظرية وحُدة لوجود وقدد قبل السهروردي بامر من صلاح الدين وانتحر ابن سعين أفي مكة بسبب مهاجمات وجهت إليه واتهم معاصره ابن للعربي بالإلحاد والزندقة من كثير من أهل السنة (مذكور).

(1+)

ويتحدث الدكتور عرفان عبد الحميد عن الحلاج. فيقول أن أكثر المؤرخين نسبوه إلى الإلحاد والزندقة والسحر والشعبذة والحلول والاتحاد، قال السلمى في طبقاته: الصوفية مختلفون فيه فأكثرهم ننى أن يكون الحلاج منهم وأبى أن يعده فيهم وقال عنه صهره إنه ساحر محتال خبيث كافر (الخطيب البغدادى) ونسبه آخرون إلى السحر ونسبه أبو بكر الباقلاني وعن بعده البغدادى والاسفرايني إلى الحلول ومعاطاة الحيل والمخاريق وقال عنه الشيخ العزبن عبد السلام أنه شيخ الحلول ومعاطاة الحيل والمخاريق وقال عنه الشيخ العزبن عبد السلام أنه شيخ سوء كذاب واختلف فيه معاصروه من مشرقين وعرب منهم من رأى فيه دآعية إباحة وزندقة وصاحب دعوة باطنية سرية ومغامراً بروم أقلاب الدول ونشر الحيل والمخاريق ومنهم من ندبه إلى الناله والولاية والصفاء.

يقول الباحث والذي نميل إليه و نقرده هو القول بأن الحلاج بما يشر به من أفكار ومعتقدات كان يمثل حلقة أخرى من سلسلة متنابعة من حركات الغلو والهدم والزندقة التي باشرتها إبتداء فرق غلاة الرافضة من أمثال المعثرية والخطابية والبيانة والمنصورية في المك الفرق التي حاولت تشويه ممالم العقيدة الإسلامية بما لفقت من آراء ومذاهب وفلسفات من النقافات الاجنبية التي وجدها المسلمون في الارض المفتوحة ، و يبدو من الاخبار والروايات التاريخية : زعيا لحركة فكرية غالية هي إمتداد من جهة لحركات الغلو التي شهدها تاريخ صدر الإسلام وبعث وإحياء لجيميع ما نشرته تلك الفرق من آراء ومعتقدات تميزت بالجسع والتلفيق والاخذ والاستمرار من دو اثر الفكر المناهضة للمقيدة الإسلامية بالجسع والتلفيق والاخذ والاستمرار من دو اثر الفكر المناهضة للمقيدة الإسلامية السياسية بالمنتج من وحركات الحديثية السياسية التي تمثلت في حركات باطنية سرية تارة وعلنية تارة أخرى مشل حركة المقتمية والجبائية والقرامطة والسلمغانية التي استهدفت الإسلام دولة وعقيدة ، المقتمية والجبائية والقرامطة والسلمغانية التي استهدفت الإسلام دولة وعقيدة ، ويرى الباحث في الحلاج جملة ما بشرت به فرق الغلاة السابقة عليها والمعاصرة لها

من إستحلال للحرمات وإسقاط للفضائل وتأويل للنصوص الدينية ، تأويلاباطلا خبيثاً وخطراً ومحاولة لإزالة ما بين الاديان والمعتقدات ودعوة إلى وحدتها بالجمع والتلفيق بينها واستهواء العامة واستغواء بها ولاهوائها بإظهار المخاريق واصطناع الشعبذة والسحر والحيال والكمياء والدعوة إلى إحياء مذهب الدوسيتين في الموت الظاهري والرجعة وإدعاء النبوة والالوهية بدعوى الاتحاد والحلول عا حمل بعض الباحثين وبحق على القول بأن ( الحلاج ) في حقيقة صورة جديدة من أبي الخطاب الزعم الذي قتل في الـكوفة ١٣٧ه وأول نقاط الشبه والمائلة المشهورة بين فكر الحجاج ومعتقد الغلاة عموما أنهما قائمان معاعلى الجمع والتلفيق والآخذ والاستمداد من دوائر الفكر المختلفة والمتبايئة ، وصهر هـذا كله في دعوة باطنية تتسم بالسرية في العمل والتدرج في الرتب والعمــل، قال هنه ابن النديم في الفهرست: كان رجلا محتالا مشعبذا ، يتعاطى مذاهب الصوفية ويتحلى بألفاظهم ويدعى كل علم ، تظهر مذاهب الشيعة للملوك ومذاهب الصوفية للعامة وفي تضاحيف ذلك يدعى أن الإلهية حلت فيه وأنه هو هو ، تعالى الله وتقدس عما يقول هؤلاء علوا كبيراً ، وينقل ( ابن خلـكان ) عن إمام الحرمين (الجويني): أنه كان يذمه ويقول أنه 'تفقهو الجبائي والمقنع عن إفساد عقائلًا الناس وتفرقوا في البلاد فيكان الجبائي في هجر والبحرين وابن المقنع لبلاد المترك ودخل الحلاج العراق .

وكان يد للناس التلفيق بدعوى الجمع بين أصعب المذاهب وأشدها فى طريقة المجاهدات وقد وجدت فى أوراقه ما يوثق صلته بالقرامطة وطرائفهم فى التبشير المبنى على التدوج فقد كان فى الكتب الموجودة عنده عجائب من مكاتباته أصحابه المنافذين إلى النواحى يوصيهم بما يدعو الناس ويأمرهم به من نقلهم من حال إلى أخرى ومن مرتبة إلى أخرى ، حتى يلغوا الغاية القصوى وإن يخاطبوا كل يوم على حسب عقولهم وأفهامهم وعلى قدر استجابتهم وانقيادهم (ابن كثير — البداية والنهاية) و (الفرق بين الفرق) وتلك سمة بارزة لمذهب الباطنية عموما من روجوا

لمذهبم على أساس العمل السرى والتلقين الذى تلقاه مربدو الإندماج في الجماعة على مراتب متتالية ، لا تبقى في مراتبها العليا من الاصول الإيمانية الإسلامية الاهيكلا خاوياً وبناء متداعيا .

وقد أكد (العماد الحنبلي) في شذارته هـذه الصلة المفقودة بين الحلاج والباطنية لما دخل بغداد ٣٠١ ه مشدوداً على جمل وعلق مصلوباً وتودى عليه:

هذا أحد القرامطة فاعرفوه ــ و يوى ( نيكلسون ) أن السبب الرئيسي في صلب الحلاج هو إنهامه بأنه كان يدعو سراً إلى مذهب القرامطة الذين أغادوا على مكة ونهبوها بعد موت الحلاج بتسع سنين واختطفوا الحجر الأسود منها ، وقد قلد الحجاج مناهج الغلاة واحيا المتعلق بالتحلل من عقد الدين واستحلال الحرمات وإسقاط الفرائض سابقين في تبرير دعواهم طرائق التأويل وكان يرى كغيره من غلاة الصوفية أنه من بلغ مقام اليقين سقطت عنه العبادة والتكليف وتلك دعوة اتخذها غلاة الصوفية من الخطابية والمعمرية وغيرهم فاستحلوا الخمر والزنا واستحلوا سائر المحرمات ودانوا يترك الصلاة وتأولوا على ما استحلوا المجوس، ومن ذلك دعوته أن يفرد في بيته داريطاف حولها مدلا من الحج وهي دعوة سبقه إليها الملحد الزنديق (ابن الراوندي ) الذي كان يقول لاتباعه أن الطواف حول البيت الحرام كالطواف حول غيره من البيوت ( البداية والنهاية الفرق بين الفرق) ويقول ابن كثير أن الحلاج كان يقول لاتباعه من صام ثلاثة أيام لا يفطر إلا في اليوم الرابع على ورقات أجزأ ذلك عن صيام رمضان . وقد جمع الحلاج مع هذه العدمية التي تتجاوز حدود الشرع الدعوه إلى محو الفروق بين الاديان ورفع الحدود المميزة الفاصلة بين دين ودين فكان بذلك مجتهدا لدعوة ( اخو أن الصفا ) وغميرها من الحركان التي قامت على الجمع برالتلفيق بين الاديان والفلسفات وكان الحلاج يقول , وأعلمأن اليهودية والنصرانية والإسلام وغيرذلك منالاديار هىألناب مختلفة وأسام متغايرة وكان يدعى لنفسه المخاريق والكرامات وزعم أنباعه أن له من السكرامات اجابة السؤال وبأنه عي الموقى وأن الجن يخدمونه وبرينون ذلك للنباس بحلول الألوهيـة فيه بخِروجه من أوصاف البشرية .

ولا شك أن أخطر دعاواه: دعوى بالاتحاد بالآلوهية على صورة عرفتها الدوائر الغنوصية باسم الفيض والظهور والانبشاق الدائم المستمر وقد نفذت هـذه العقيدة إلى دائرة الفكر الإسلام من خلال فرق الغلاة وفرق الباطنية عوماً وخاصة المدرسة الإسماعيلية التي يزعم دعاتها وفلاسفتها إن الروح الإلهية تتجلى في درجات مختلفة والحسلول مصطلح مسيحى الاصل.

## (11)

ولقد واجه ابن تيمية هـــذا الإنحراف والغلو فى المدارس الفلسفية الصوفية وحمل هذه المذاهب مسئولية كثير من الفساد فى الافكار والابتداع فى السلوك وأشاد بالصوفية الذين يتمسكون بالكتاب والسنة .

يقول مصطفى حلى سليان ؛ كان ابن تيمية يميل إلى الزهاد الأوائل ويمدح شيوخ التصوف الذي سماه التصوف المشروع ، المعتقدون بالشرع في الوقت الذي نعى فيه على ابن عرابي وأنباعه وأعلن رفضه لنظرية الحلول وربط بين أهل الإشراق والصابئة وقال : أن السلفية تعنى الارتباط بالكتاب والسنة ، وقد اتخذ مسلكا سلفياً واحداً في نقد الصفوف مع ابن الجوزى ، وأبحاث ابن تمية تؤكد نشأة التصوف الإسسلاى ، وإن اختلفت الأسماء من فقراء إلى زهاد إلى نسأك ، هؤلاء المتصوفين الحقيقيون الخيقيون الخيقيون الخياس الشرع في نقد النصوف بالنسبة للأدعياء الذين مزجوه بفلسفة من هنا أو فكر من هناك و يتساءل الباحث : لماذا يتم المستشرقون وغير المعتدلين منهم بالتصوف الإسلام ، في محاولتهم تجديد الإسلام من هذا الجانب الروحى من بها تحرى بل أن بعض بهمة ، ثم إدعائهم بأن الإسلام أخذ هذا من المسيحية من جهة أخرى بل أن بعض

الباحثين فسر هذا الاهتهام بأنه تحبيذ لدعوة الحب والفناء والحلول وغيرها من الافكار التي توقف حركة الجهاد والمدعوة عند المسلمين ، وخاصة والشكل المرهوض الذي يدخل تحت أبرز الاوصاف فيه ، والحلول والاتحاد ذلك لان هذه الفكرة تضاد القول بتوحيد الله سبحانه حيث يعني هذا أن وجود المخلوق هو وجود الخالن ( ابن عربي وابن سيمين وابن الفارض وغيرهم في المحتون السابع ) أو عند غير هؤلاء يعني إلهية بعض البشر أو الحلول والاتحاد فيه ولمكن ليس باطلاقه ولان أصل هذه الافكار برزت في قصة الحلاج في القرن الرابع ٢٠٠٩ فقد تتبع ( ابن تيمية ) هذه الافكار من خلال وأي معاصري الحلاج أو قربي العهد بعصره كابن مسكويه والحافظ البغدادي وأي معاصري الحلاج أو قربي العهد بعصره كابن مسكويه والحافظ البغدادي وأي معاصري الحلاج أو قربي العهد بعصره كابن تيمية محاول عا نطق به من وابن الجوزي وكلا أراد تبين باطنية الجلاح وبعده عن الحق بما المعادات كالحج والصلاة و بما أدعاه من فتوة أبليس و بما نطق به من عبادات ( أنا الحق وغيرها ) ركذلك خطأ ابن تيمية محاولات بعض الصوفية في الاعتذار عن الحلاج وكشف عن أن الحلاج حاول خداع أهل السنة ببعض عبارات ( هليك بنفسك أن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل ).

وحاول الحلاج إسقاط ركن من الإسلام كالحج وقد بين ابن تيمية موقف صوفية عصره الذين ابتعدوا عن خط التصوف السلق الذي سار عليه الصحابة والتابعون وسار على دربه الهروى و الجيلاني والنوقى، ولم يحارب ابن تيمية الا نوع واحد من النصوف البعيد دائرة التصوف الإسلامي الرشيد . كذلك فإن الباحث خطأ المستشرقين أمثال ماسبنون وغيرهم ومن تابعهم عن اعتبروا الحلاج شهيداً في مضار عداء السياسة التصوف الاسلامي، وقال إن الغزالي يعديمثلا المختصوف السني فقد عمل الغزالي مع المدرسة السلفية في حربها المفلاسفة والباطنية.

# (11)

وكان الشاعر الإسلاى إقبال موقف واضح أزاء جبرية الصوفية، يقول دكتور سمير عبد الحميد : عمد الإنجليز في الهد إلى تسليم الارض إلى المنادكة الذين انجهوا بدورهم إلى الانتقام من المسلمين وبدأو تحت ستار تكوين حزب المؤتمر إشعال حميه وطبيه بدا على أثرها الهنادكة في نشر مطبوعاتهم

التي تحمل أفكاراً معادية للاسلام وكانت فكرة حرب المؤتمر قائمة أصلا على أحياء العصر والثقافة الهندوكية ولم يتنبه المسلمون إلى هذه الحقيقة .

وتساءل إقبال: ماذا قضى على قوة الآمة الإسلامية ، ووصل إقبال إلى الآجابة على هذا السؤال فرأى أن: (التصوف الدخيل على الإسلام) هو الذي سلب المسلمين ذوق العمل ، هو فكرة وحدة الوجود التي تنتى وجود أى فرق بين الله والإنسان وأشار إلى أن السبب يكمن فى ترك المسلمين المقرآن الكريم وكانت دعوته إلى أن كل إنسان مسئول عن نجاحه وفلاحه فهو يرى ويعلم و مقدر .

وقد أوضح الله ( تبارك و تعالى ) له طريق الخير وطريق الشر وأعطاه حرية اختيار ما يريد ، وإن هناك فارق بين الله والإنسان وهو كالفرق بين السماء والارض . فالله خالق ومعبود والإنسان مخلوق وعابد فإذا كان الله والإنسان شيئاً واحدا فن إذن يقوم بالعبادة ، ومن هنا يتضحأن التصوف الدخيل على الإسلام إنما هو مصاد تماما للإسلام وقد اختاره المسلمون فاستكانوا لأذك ونسوا أنفسهم ، وحين انهى ( العلامة إقبال ) إلى أن سبب بلاء القوم هو هذا النوع من التفكير الذي يتنافى مع الإسلام وتعاليمه تجمد بكل قواه إلى نشر الفكر الإسلام الصحيح وإلى نشر العقيدة الثابتة التي تهدف إلى . إنبات الذات ، فقام بتشخيص مرض الآمة وهو الخضوع والهوان وقبول الاستبداد وكشف سبب هذا المرض وهو عقيدة نني الذات المتمثلة في وحدة الوجود .

وأشار إقبال إلى أن تفسير ( محى الدين بن العربي ) ترك أثراً كبيراً على عقول المسلمين وقلوبهم ، وقد جعل مساله وحدة الوجود جزءاً لا ينفصل عن الفكر الإسلامي بينها أخذ جميع شعراء ليران في القرن ١٥ ، ١٥ ينشدون أشعارهم في هذا الموضوع فاشتملت نظريتهم عن وحدة الوجود عناصر غير إسلامية لقولهم إن الله والكائنات كلاهما متحد أو أن الله (جلوعلا عما يقولون علواً عظياً ) هو عين الكائنات وفهم الايرانيون بعقليتهم الآدية إن كل شيء في الكون هو الله .

والفلاسفة الهنادك قاموا بإثبات فكرة وحدة الوجود عن الطريق الفلسق بينها سلك شعراء إيران طريقا خطرا وقد أدى الفهم الخاطيء لنظرية وحدة الوجود إلى سلب العالم الإسلامي قوة العمل أو ذوق العمل وقضي بدوره على شخصية الإسلام الفرد والمجتمع وقام بعض العلماء المسلمين أمثال ابن تيمية بحاول جاهدا رفع صوت الاحتجاج ضد التغيرات الدخيلة على الإسلام تلك التي هدمت مفهوم التوحيد ، وبعد عمى الدين ابن عربي جاء منصور الحلاج ، أن التصوف الاعجمي يظهر الجال والرقة والحسن في الآدب إلا أنه يخدر النفوس ويذل طبائع الناس وعلى عكس هذا يكون التصوف الإسلامي الذي يظهر القوة في القلوب وتترك هذه القوة بكون التصوف الإسلامي الذي يظهر القوة في القلوب وتترك هذه القوة أثرها على الآدب ، أن أدب اليأس لا يمكن أن يخلد في الدنيا أبدا ، لابد بكون الآدب داعياً إلى الآمل والرجاء في حياة الآمة [ عن إقبال بتصرف] .

# (14)

وقد أشار ابن تيمية إلى فكرة تعظيم الاولياء داخل المجتمع الإسلام، وقال الن لهذه الافكارمصادر غير إسلامية وإنها تطورت داخل المجتمعات الإسلامية إلى أن أصبحت من الامور الاعتقادية البديهية الدى كثير من الناس ومنهم بعض العلماء .

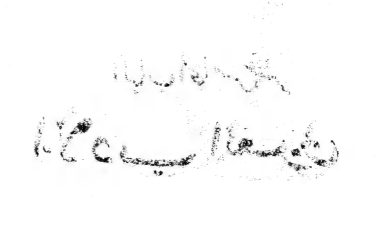
## (18)

إن التصوف الذي إنتقده جمال الدين ومحمد هبده واقبال وابن باديس هو التصوف الذي دخل مرحلة الجبرية والذي جعل المتصوفة أولياء للمستعمر لا حربا عليه ، وهوالقائم على السكرامات وإسقاط التدبير ونبذ العقل والتواكل وخاصة عندما التقي الفكر الصوفي والباطني في تفسير بعض الآيات القرآنية بما لا يحتمله بدعوى النفاذ إلى عالم الاسرار والانوار كقولهم (إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة) وإن البقرة هي النفس وشهواتها والإسلام لم يرسم لاتباعه حياة الزهد والنسك ولاحياة الاستغراق في الترف والنعيم ، وهو يوفض العزلة والانقطاع كما يرفض الانكباب على الدنيا .

وقد بدأت الطرق الصوفية كجماعات من المجاهدين بالسيف القائمين على أمر الله في القلاع يرابطون عليها تحسبا لهجمات العدو على شواطىء البحر الابيض المتوسط وكان هناك ألف رباط من رباط الفتح إلى طرطوس.

ومن الخطأ ما ذهب إليه بعض الصوفية أزاء المعرفة العقلية وقولهم بالبصيرة الداخلية والعلم اللدنى الذي يحدث بالجاهدة والحلوة والانقطاع للذكر ، وهذا يعنى إسقاط العارم المكتسبة ، والحقيقة أنه ليس بأسلوب الوجدان الصوف وحده ولا بأسلوب العقلانيين والمشكلمين وحده ولا بأسلوب العقلانيين والمشكلمين وحدهم ولمكن الإسلام بكل وسائل المعرفة كما قام على ذلك منهج المعرفة في القرآن نفسه . لا يمكن الوصول إلى الحقيقة عن طريق العقل وحده ولا عن طريق الحس والحدس وحدهما ، ولابد من الجع بين العقل والقلب في أسلوب الإسلام الجامع ومنهج المعرفة في الجناحين ،

الباب الخاسعشر الأدب العربي



### (1)

إن هناك حملة واضحة الدلالة في مجال الادب العربي ترمى إلى : \_

(أولا) ضرب مفهوم الأدب الاصيل والتنفير من الادب القديم الموروث كخير رابط وموحد بين الشعوب وذلك بهدف قطع الروابط الإسلامية العربية العميقة وهو جزء من خطة تتصل باللغة العربية من حيث هي لغة القرآن ومناط البيان العربي والبلاغة التي حملت لواء دعوة الإسلاة وقدمتها للبشرية في أعلى صور المكال.

(ثانياً) إنتقاص الآدب العربي ووصفه بالرجمية والتخلف والسلفية . وقد رفضوا في دعوتهم ، الشكل ، والقالب القديم ، والدعوة إلى خلق قوالب وأشكال جديدة لها مضامين كنسية تحمل الصلبان والمناجل والمطارق، وتستمد من مضامين القلق والتمزق والضياع ووحودية سارتر وسيمون دى بوفوار ولمباحهما الفاجرة ، وكل مذاهب الهجوم والتخريب وتصطنع ،صطلحات الخطيئة والفداء والصلب والخلاص وتعبيرات الايمية والصراع الطبيعي .

(ثالثاً) محاولة سلخ الادب العربي من القيم اللغوية ودراساتها وقطع الصلة بين الادب واللغة مع أن هذه الصلة الجذريه من أهم مقومات وجوده، وقد يكون أدب الغرب بعيد التأثر والاثر بالقيم الجمالية في لغاتهم ، أما اللغة العربية فهي اللغة الوحيدة التي تمتاز باتساع عظيم في متنها وافتنان عجيب في أساليها ، إنها اللغة التي تستطيع أن تسخر ثلاث كلمات منها لثلاثة معان مختلفه حسب تأليفك لتلك الكلمات مع بعضها وترتيبها في النسق .

(رابعاً) محاولة خلق جو من الأدبالانحلالي المتشائم (سارتر ـ مورافياـ كفكا ـ كامى) وهو هدف أساسي من أهداف الغزو الاستعادي الصهيوني حتى لاتستقيم إرادة الحياة في العالم الإسلامي وإنه على الرغم من وجود المروق في بعض الفترات فإن لم يسح الانحلال الخلقي كفلسفة عامة على الإطلاق، وإنما كان يعد حين يقع خروجاً فاسداً على قانون المجتمع الإسلامي العرب،

وسرعان ما كان المارق يذهب ويتوب (أبو نواس وعمر بن أبى ربيعة وأبو العتاهية) هذه النظرية اللا أخلاقية نظرية تشائرمية مصدرها فحكرة (الخطيئة) الغربية المسيحية فهى ليست إسلامية أساسا ، وخليط من وجودية سارتر نصف اليهودى وشيوعية ماركس ومادية دوركايم ومحاولة خلق من هسذا المسخ المشوه «مادة» للأدب العربي الحديث كما يظنون .

(خامسا) تلك الصيحة الدائمة المتكررة وهي أن الآدب العربي لم يعد له عطاء حقيقي ـ وإن الآدب لم يعد قادراً على العطاء، إن هذا الآدب ليس أصيلا ولا مستمداً من أعماق النفس العربية الإسلامية ولسكنة منحول تقليدي ووافد ومذاهب الشعر الحر والقصة المصرية مع المضامين المنحرفة والآباحية والشعوبية كل هذا لا يمثل الآدب العربي الآصيل ومن الواضح أن القصص والمسرحيات ودواوين الشعراء التي تجرى مع هذا التياد التغربي والتي ظهرت منذ سنوات النكسة والتبعية للاشتراكية والوجودية كلها مليئة بالتفاهة ولا تمثل ضمير الآمة العربية الإسلامية، وقد وصفت بأنها تحت الصفر.

## ( )

تستهدف هذه الحلة الخطيرة التي تقوم ما أدوات التبعية للفكر الغربي والفكر المعلم الشيوعي:

- (أولا) انتزاع الآدب العربي من مكانه الحقيقي بوصفه (عنصرا) من (مركب) كبير هو الفكر الإسلامي .
- (ثانياً) إلى إعلاء الأدب الشعبى (العاميات والفلوكلور) واللهجات المحلمة الدارجة .
- ( ثالثاً ) إشاعة الشعر الحر بمفهوم المناهضين للبلاغة العربية والحافدين عليها والمحتقرين لها والهادف إلى محو الآصالة من حيث صدوره عن نفسيات ساذجة تحمل طفولة البشرية .
- ( رَابِعاً ) إحياءالاساطير والخرافات و يدخل في باب الادب الشعبي والفلوكلور ( حَامِساً ) إعلاء الإفلبميات والقو ميات الضيقة .

(سادسا) الادعاء بأن الآداب الشيعية والعاميه تمثل حقيقة مشاعر الناس (سابعا) حصر الادب فى كل ماكتب للادب وتجنب النتاج المبثوث فى مختلف الفقه والعلوم والناديخ والفنون المختلفة.

(ثامنا) محاولة كتابة اسلوب عربي مغاير للأسلوب العربي الأصيل: وهي محاولة هدم للترات، والقفز إلى مرحلة الشعوبية من أعمال طه حسين في كتاب تاريخ الاسلام واللغة الجديده لاساس فيها للبيان العربي الاصيل وهي عامية ومختلفه وبها عبارات مضطربه، وهناك من يغلب اسلوب العامية اللبنانيه ومصطلحات اسطورية مستقاة من المكلمات التوراتية والقديمة يروج لها في هذا الميدان أمثال ادونيس ويوسف الخال ومجلات كانت تصدر تحت أسماء أدب مواقف وهناك دغوى اللغة الوسطى لئوفيتي الحكيم.

(تاسعا) المدعوة المبثوثه إلى ادب المتعة والشهوة والفن الخليع وغايتها الرواية والمسرحية والسليما ومسلسلات الإذاعه والتلفزيون ، هي في مجموعها تقدم مترجمات من أدب الفراش والجنس الغربي بمفاهيمه الفاسدة للمسرأة والحب والحيماة والستى لا تتفق مسع مفاهيم المجتمع الاسلامي الأصيل.

(4)

إن أخطر الشهات حول مهمه الآدب العربي: هي نقطه الانطلاق لقد كانت النهضه الآدبيه مشوبة أساسا بروح الاحتواء الغربي، وأن نشوء هذه النهضه في قلب قضية الحزبية السياسية بعد أن سقطت المدعوة الوطنيه المنطلقه من الإيمان بالمفهوم الاسلامي ( مصطفى كامل – محمد فريد – جاويش) قد خلق للأدب تقاليد باطلة وزائفة استمدت وجودها من ذلك الخرق الذي خرقة طه حسين حين دعا إلى فصل الآدب العربي عن الفكر الاسلامي من ناحية وحين دعا جماعة المجددين كلهم في ذلك العصر إلى فصل الآدب العربي المعربي الأدب العربي المعربي واعطائه قالبا إقليما حتى سمى (الآدب المعربي) و (الفكر العربي) وهما كلمنان صالتان تريدان القضاء على استمرار المصري) و (الفكر العربي) وهما كلمنان صالتان تريدان القضاء على استمرار

حلقات الأدب العربي المتتابعه منذ عصر الإسلام وقطع ساسلة الفكر الإسلامي منذ نشأته واحتواته وتغريبه .

أن مفهومنا الإسلامي يختلف في عناصر كثيرة غير الآدب: يختلف في مفهوم القومية ، ومفهوم الديمقراطية الغربية ومفهوم الزعامة الآدبية ومفهوم الدولة العثمانيه ومفهوم الحرية الآدبية ومفهوم الاقليمه والمصريه وغيرها.

## ( ( )

لقد حاولت المذاهب الاجتماعيه الغربية النأثير في مفهوم الآدب العربي ( دارون ) هو الذي فتح الباب لتصور الإنسان بأنه حيوان والقول بأن الإنسان ليس عنصراً مستقلا ولمكنه جزء من النظام الطبيعي ، و ( ماركس ) هو الذي ذهب إلى أن الآدب هو الذي يعكس ولو بطريقة المتويه أحياما : العلاقات الاجتماعيه والانتاجيه لهذا القطر أو ذاك .

و ( فرويد ) هو الذي يرى أن الأدب تعبير مقنع وأنه تحقيق لرغبات مكبوته وأن هذه المقنعات تعمل حسب مبادى، معروفه و ( فربور ) هو صاحب الأفكار هن السحر البدائي والأسطورة أو العشيرة البدائية وأن هذه كلما تكمن في أساس أعلى النماذج والمواد الآدبية و ( ديوى ) يرى أن قراءة الآدب وكتابته ليست إلا صوراً انفعالية انسانية يمكن أن تقايس بأى فعالية أخرى وأنها خاضعة للقوانين نفسها ونحن نعرف أن ( منصور فهمى ، فعالية أخرى وأنها خاضعة للقوانين نفسها ونحن نعرف أن ( منصور فهمى ، عن ماسافروا إلى أوربا تسلمهم أيدى غير نظيفة ، أيدى أساتذه يهود فاستسلموا عن ماسافروا إلى أوربا تسلمهم أيدى غير نظيفة ، أيدى أساتذه يهود فاستسلموا لها ومنهم من عرف بعد وحاول الخروج من الاحتواء ومنهم من عاش في كنف التبعية ، دفعوا منصور فهمى إلى التهجم على النبي وزوجاته ودفعوا طه حسين إلى التبعيم على ابن خلدون ودفعوا زكى مبارك إلى القول ببشرية القرآن وقد تبين المحلاء من بعد خطأهم وتآمر اليهود عليم فت اجع منصور هممى وكشف دكتور هيكل ذلك صراحه ودعا زكى مبارك إلى الأصاله عن طريق اللغة دكتور هيكل ذلك صراحه ودعا زكى مبارك إلى الأساله عن طريق اللغة

العربية ، وهكذا حاولوا تصحيح موقفهم إلا (طه حسين ) فهو وحده الذى أصر على موقفه و تابع مناهج الغرب وخاصة مناهج المدرسة الاجتماعية (دوركايم وليتي بويل)

#### 0)

من هـذا المنطلق تسطيع أن تتابع الباحثين الذي كشفوا فساد التبعية والاحتواء لمناهج الادب العربي وقد صورها على هذ النحو أستاذ جليل.

(أولا): التراحيبريا والكوميديا معارضة لمفهوم الإسلام الذي يؤمن بأن لاتزيف الصورة الواقعة في الإنسان أو الحياة . مع الإيمان بالقصاء والقدر . التكوميديا وفن الادب التمثيلي الذي يظهر على المسرح يوحى بأن الحياة علماة ودواية وسخرية ، والإسلام لا يقر هذا [لا يسخر قوم من قوم] ، (ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد) .

( ثانيا ): خطأ الدعوة إلى نبذ الاخلاق، كما يدعى مذهب المالطوسية الذي يرى أن الاخلاق عائق التقدم ويرى أن العلاقة بين الرجل والمرأة علاقة حيوانيه والإسلام يقيم منهج الحياة على أساس الاخلاق وعلاقة الرجل والمرأة على أساس الزواج.

( ثالثا ) إعلاء روح الانانيه الرومانسيه ( عبادة الذات ) والاغراق فى الخيال ، والإسلام دين الواقع وإثارة العاطفة أمر لا يقره الإسلام .

(رابعا) دعوى الواقعية التي توى أن الشر أصل الوجود وما الحياة الا رمز الوبال والمحن ( فولتير – بلزاك ) النح والقيم عندهم مواصفات إجتماعيه تخني الوحش الكامن في الانسان ، ومن ذلك قولهم أن الانسان للانسان ذئب صاد عليك أن ناكله قبل أن يأكلك ) وهذا يتعارض مع مفاهيم الإسلام: ( إن الله يأمر بالعدل والاحسان وإبناء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي) فالاسلام يدعونا إلى أن ننظر إلى الحياة بمنظار الخير

(خامسا ) دعوى الطبيعيين التي تجعل الانسان حيوانا (اميل زولا) وهي تسمى الانسان (الحيوان البشري) وهو الذي يعيش عبداً لشهواته وحاجاته .

( سادسا ) احياء الفلسفه البوذية التى بارت منذ القديم وكانت تميت العراتز فى الانسان عن طريق التأملات الروحيه كما قال أصحابها المذين يؤمنون بالترفانا ( الفناء ) ودعوة الموت المخلاص من الحياة ( البرناسيه ) بودلير جوكيه . .

أما نحن المسلمون فنحن لانتمنى ألموت لضر أصابنا، والاباحيه مرفوضة في شرعنا .

(سابعا): الدعوة الرمزيه التي تنسكر كل محسوس، ويزعمون أن الاجساد رموز ــ ودعاة مثاليه افلاطون والمنادين بالإيمان النفسي والغموض من طريق الرمز.

( ثامنا ) الفرويديه ؛ القول بأن الجنس مفتاح العبقريه والغريزة الجنسية محركة للمقل . ومن هنا يطغى الجنس على الادب ويتحكم فى فنيته .

( تاسعا ): الوجوديون قالوا على الإنسان أن يتخلص من موروثه الاخلاقى وقول سارتر فى ( لا يوجد شىء خارج الفكر ولا سابق عليه ) وينكر بذلك وجود الله تبارك وتعالى .

ولا ريب أن الفطرة قد جبلها الله تبارك وتمالى على الاعتراف بالوحدانية وكل هذه المذاهب مماديه للاسلام وتقف خصما مع منهجه .

(عاشرا): أن الله سبحانه وتعالى حين خلق الوجدان والماطفه لم يتركهما بلا اشباع أو اعطاء حقوقهم بل أنه أباح للانسان أن يروح عن نفسه بالاسلوب الذي يقره العقل والمنطق ويحدده الدين ، وكل دعوه خارجه عن مصدر غير الاسلام مرفوضه . إن ظاهرة إنحدار الآدب الذي تقدمه الآجيال الجديدة (التي نشأت في ظل التبعية للنظريات الوافدة ) باتت غير منكورة فقد كتب حسين مؤنس تحت عنوان (الآدب الرخيص يجتاج الحركة الآدبية) ما يؤكد هذا المعنى ، وقال أن أدب الشباب (يقصد المصرى العربي هذه الستينات) أدب تافه رخيص لانه لايصدر عن ثقافة عبيقة ولا عن وجهة صحيحة فسكل من استطاع أن يحمل قلما يكتب قصة ، أي كلام أو يكتب شعرا حراً يقول فيه أي خواطر: خواطر ساذجة وتافهة (والصحف تفتح صفحاتها لهذا الهراء وتشجعه لآنها حريصة على خلق عرف جديد قوامه التفاهة ) .

ويقول حسين مؤنس: إن هناك كتبا رخيصة تغطى الارصفة وإن موجة الادب الرخيص تجتاج الحركة الادبية ، وأقصد الادب السهل الذي لايكلف صاحبه في كتابته جهدا ولا دراسة ولا إطلاعا ومن هنا فإن القارى الامحصل منه على شيء ، ويقول الدكتور عبد القادر القط إن هناك ظاهره هامة هي طفيان الاعلام على الثقافة وإن مفهوم الادب يختلط بمفهوم الدعاية السياسية ، ويركز الإعلام بكل إمكانيانه الصخمة على طائفة محدودة من الفنانين تفرض امزجتهم واختلافاتهم وأمورهم الشخصية والعاطفية على جمهور المثقفين حتى المكن أن يسمى أعلامنا (أعلام النجوم) .

ونشير إلى ظاهرة الهبوط في الادب ( في الشعر والقصة ) وفي النقد و نتساءل أين هي الاعال الادبية الكبيرة والجديرة بالاهتمام . .

أما الكتاب المسمون بالعالقة فقد نضب معنيهم ( توفيق الحكيم ، يعيى حقى ، زكى نجيب محمود ، حسين فوزى ، حسين مؤنس ) يقول توفيق الحكيم : أصبحت مثل شجرة الملوز التي توقفت عن الطرح .

والظاهرة الرديثة على الساحة الادبية : هي ترجمة المسرحيات والروايات العالمية ذات الطابع الاباحي والمنحرف وتقديم كل الاتجاهات الجديدة الفطيرة التي تمثل براعم في بيئتها والتي ليست لها طابع العالمية أو الإنسانية والتي تطرح قضايا فكرية أو اجتهاعية أو سياسية غير ذات أهمية ولا يمكن الانتفاع منها كأنما أصبح أدبنا سوقا لعرض كل تفاهات الأهم والشعوب والدراسات الادبية في الجامعات تقوم على أساس المناهج الغربيه الوافدة التي لاتمثل حقيقة الادب العربي ولا نصلح للتطبيق عليه، والني ترمي إلى قطع الامتداد بين الادب العربي أصلا وبين الادب الغربي الحديث ، والمحاذج المقدمة في الادب تقوم على أساس مفهوم زائف ومسموم وهو أن النثر الفني في الادب وما سواه ليس أدب، وبذلك يخرج من الدائرة كل كتاب الفكر في الإدب وما سواه ليس أدب، وبذلك يخرج من الدائرة كل كتاب الفكر الإسلامي ، وكذلك فإن دراسات اللغة تخضع لمنهج وافد .

وكل ذلك يعنى إيغال الآدب العربي الحديث في التبعية للتيارات الغربية والتيارات المنحرفة منها على الآخص والواقع أن الآدب العربي الآصيل لايستطيع أن يقوم ، كما يقول دكتور شكرى هياد \_ إلا إذا حرر نفسه من النظريات السياسية التي تصب رقيته للحياة في قالب وحرر نفسه من النظريات التي تحصره في إطار الفن وتصرفه عن رؤية الحياة ، ويشير إلى الخطأ البالغ الذي يقع فيه الآدب العربي متابعا الآدب الغربي حين يقطع الوشائج التي تربطه بتراثه ، ومعني هذا إننا نستعبد للأدب الغربي أشدالاستعباد حين نقلد أشكاله الجديدة التي دفعه إليها ضجرة بالإشكال القديمة .

كذلك فإن أدبنا العربي ينجرف بشدة الآن نحو (الآدب الآسود): وهو ما اصطلح عليه الآدباء الآوربيون في العصر الجاضر، يعني بذلك الآدب الصريح في مسائل الجنس، أو ذلك الآدب الذي يهتم بنسواحي الصعف في الانسان ويرز جوانب الحياة المظلمة، اتجاها نحو ترويج المساء، والسكسب الحسرام، والآدب الأسسود: هو دلك الذي يخاطب الغرائز الإسانية، وإذا كانوا في العرب قد الحرفت نفسياتهم نحو هذا الإتجاه في لنا نحل وعن نبني حضارة جديدة يجب أن تستعلي على هذا الإتجاه في لنا نحل وعن نبني حضارة جديدة يجب أن تستعلي على هذه المفاهيم المنحرفة، وخاصة انحراف الغرب نحو استشارة غرائز القراء، وخياصة تلك الروابط الخفية المستقرة فيا بين الرجل والمرأة القراء، وخياصة تلك الروابط الخفية المستقرة فيا بين الرجل والمرأة

كذلك فإننا حين نسقط في التبعية الفربية فإننا تدخل مرحلة (أدب الإنهرام واليأس) وليد الرأسمالية المنهارة أو (أدب الحقد والبؤس) وليد الماركسية ولا ريب أن ظاهرة السيل الجارف من مؤلفات الآدب والقصص الواردة من الخارج المنبطة للهمم الباعثة على اليأس من شأنها أن تشكك على الأقل في قيمة الحياة وجهد الإنسان المبذول لرفع مستواها، وهي تخالف مفهومنا الإسلامي الاصيل بالنسبة للعمل والحكسب والحلال والحرام،

إن هذه الصور من أدب الانهزام أو اليأس الوافدة إلينا لا تمثلنا ولا تعبر عن مشاعرنا ولا تنطلق مع مقوماتنا وهي مكتوبة بصورة ماكرة ومطروحة بعناية في أفق فكرنا لتخلق في أنفسنا روح الهزيمة واليأس التي حرمها علينا الاسلام (قل يا أيها الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله )إن الادب العرب الآن في مرحلة الهزيمة والانحدار والادب المتشائم هووليه نظرية الخطيئة ونتيجة الايدلوجية الغربية المتدهورة المشرقة على الانهيار.

وكذلك فإننا نسرف فى الخروج من الاصالة حين نعمل على إحياء الاساطير وخاصة هذا الاهتمام البالغ بأسطورة جلجامش ( ملك أوروك الذى كان يمارس عملية الاغتصاب مع عذارى قومه قبل زفافهن إلى أزواجهن ) .

وهذا إستمداد من نظرية إعادة كتابه التراث على مفهوم التغريب والشعوبية: هذه النظرة التي بدأها المدكتور طه حسين بكسر قداسة النص الاسلامى في عصر الصحابة وثني بها لويس عوض في كسر قداسة اللغة .

وهناك الدعوة الفينيقية التي تبناها دعاة الحزب القوى السورى وما يتصل بها من كتابات بدر السيات الذى استعاد جلجامش وأودو نيس الذى استعاد (تموذ) وصلاح عبد الصبور الذى استعاد الحلاج وثورة الزنج والشرقاوى الذى وصف الرسول محمد بأنه مصلح إجتماعي وكان ذلك على طريق جرجى زيدان وأحمد أمين وهيكل الذى أنكر المعجزات ولقد رأينا عجباً فى ذلك النظام الذى قدمته أقلام الماركسين والشعو بين والتغريبين خلال فترة (الستينات) من تقديم الفكر المعاد كسي من الفكر المعاد كسي من الفكر المعاد كسي من الفكر المعاد كسيان والشعو بين والتغريبين خلال فترة (الستينات) من تقديم الفكر المعاد كسيان والشعو بين والتغريبين خلال فترة (الستينات) من تقديم الفكر المعاد كسيان والمعاد كسيان والتغريبين والشعو بين والتغريب الفكر المعاد كسيان والمعاد كسيان والمعاد كالمعاد كالمع

خلال الفكر الوجودي ، وتيار القومية مع تيار الماركسية وما أسماه محمود أمين العالم البعث الماركسي وكتابات رجاء النقاش وغالى شكرى ولويسس عوض وكامل زهيرى ، التي لا يمكن أن توصف بأنها ماركسه أو وجودية أو بعثية أو مادية خالصة وعلى رأس التيار المادى د كتور زكى نجيب محمود الذى أحيا من التراث العربى: الزنادقة دعاة المحوسية والشعوبية أمثال ابن الراوندى .

أما الشعر الجديد فقد كان محاولة واضحة لكسر عامود اللغة والشعر ولخلق تيار تحطيم البلاغة العربية تحت عوان المو نلوج الداخلي والحوار العامي ، حيث تجد بدرالسياب وخليل حاوى والبياتي و نذار قباني ، وأود نيس، ومحمود درويش وصلاح عبد الصبور وفاروق شوشة و نجيب سروروكال عماروجيلي عبد الرحمن وتاج الدير ومحى الدين فارس ومحمد الفيتورى وسلى الخضراء الحيوسي و ناجي غلوش ، ومقوله أن الشعر الفرعوني يسبق اليوث وشكله التجديدي في الارض الحراب بثلاثة آلاف عام كما يقول الوجودي الماركسي (مجاهد عبد المنعم مجاهد)

ويصور الهدف أنور عبد الملك من تلك المحاولة الى وأدت وسقطت وإن كانت آثارها ما تزال مبعثرة هنا وهناك فى بجلة العربى وبجلة الدوحة وهى محاولة تغيير الإطار العربى الإسلامى: يقول هذا هو جوهر عملنا القائم منذ ١٩٥٩ وتجديد الفلسفة الاجتماعية على ضوء تفاعل حضارات الشرق والغرب (وتحت اسم الثورة الوطنية التقدمية ) وهى مرحلة الحملة على المفاهيم والتقاليد الفكرية المرووثة للأجيال السابقة فى اجواء (استشراق أو أنمية أو سلفية) ومعى هذا كله هدم الاساس الإسلامى لهذه الامة الذى قام عليها الفكر الإسلامى والادب العربى والتاريخ والملغة خلال خمسة عشر عاما ، وقد جرت المحاولة وهى شبيهة العربى والتاريخ والملغة خلال خمسة عشر عاما ، وقد جرت المحاولة وهى شبيهة بالمحاولة القرب المحاولة العربى والتاريخ والملغة بقيادة المديرالية الغربية وسقطت كلتيهما .

( كَذَلَكَ يَضَرَبُ اللهُ الحَقِ والباطل فاما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الارض ) .

أن الآدب العربي لم يستطع أن يقف أمام هذا التيار العنيف ولسكن الذي وقف هو د الفسكر الإسلامي ، الاصيل المستمد من القرآن والسنة فقد انتفضيت

الاقلام المؤمنة وراحت تواجه المعركة فى أصالة وثقة ، على نفس الطريق الذى واجهت به هذه الاقلام نفسها مؤامرة ترجمة الفلسفة اليونانية والمجوسيه واستطاعت أن تضع الحقائق الإسلامية واضحة أمام الاجيال الجديدة التي كانت قد عرفت طريق الله بعد النكسة التي كانت قةهذا النحدي من التيارات الغربية والماركسية والصهيونية ذلك لان الادب العربي — أو الادب جملة — لا يستطيع أن يعطى في أيام المحن الكبرى ، ولقد خضع الادب التيارات وأنشأ غثاء منهزما ، لا يمثل هذه الامة ولا حقيقة جوهرها ولا ممدن أصالتها ولا روحها الإسلامية القرآنية ، ولكن المدرسة القرآنية هي التي استطاعت أن تحمل اللواء وأن تصحح المفاهيم .

ولا ريب أن كل هذه الفنون الضالة الهابطة من القصة والشعر الحر والمترجمات ذات التبعية سوف تموت وتبق الأصالة ؟

## **(V)**

ولقد كانت قضية المذاهب الادبية (رومانسيه وكلاسيكة ورمزيه) عنوان آخر على التبعية، فهى مذاهب متصلة بتطور الادب الغربي فكيف ننقلها إلى ساحة الادب العربي دون أن يكون لها وجودها الحقيق \_ يقول الدكتور محمد محمد حدين: إن احتفاظ الامة مخصائصها المميزة الشخصية الجاعية من الاهمية عكان. سواء فيها بجتمع عليه من ناحية وفيها تخالف فيه غيرها من ناحية أخرى، وبمثل ما أن الاتحاد مقصود لذاته فالخالفة أيضاً مقصودة لذاتها بالان الامم تحتفظ بذواتها من هذين الطريقتين معاً ، والامة التي تفرط فيهما أو في أحدهما أمه تسعى إلى فنائها باندارها وفنائها في غيرها. المذاهب الادبية الوافدة (رومانسيه ، ووافعية ورمزيه) حركات أدبية تنبعت من واقع اجتماعي وصدرت عن نظريات فلسفية في الحياة والفن قد يتعارض مع نظرة الاسلام وآدابه وحلاله وحرامه . ولكنها مع ذلك تتميز في موطنها بالصدق لانها ولدت ولادة طبيعية وعبرت عن حاجات نفسية واجتماعية وفكر به حقيقية .

وجد دون أن تدعو إليه حاجة . والمرر الوحيد لوجوده هو التقليد ومثلنا فيه كمثل البدائي الذي يلبس قبعة الغربي وقفازة ويظل مع ذلك عارى الجسم حافى القدمين غير مستور الصورة . لست أحظر التأثير والتأثر في مجال الآدب وغيره من المجالات فذلك شيء لا سبيل إلى مقاومته لآنه يجرى على سنن يستحيل الوقوف في وجهها وضد تيارها .

ولكن الامم الحية تتحرى فيما تأخذ وفيما تدع الامورعلى فطرة سليمة ووعى ذكى ، وتدرك أن ماتصلح عليه جماعة من الناس قد يؤذى جماعة أخرى من غير جنسهم. والجماعات البشرية في هذا كالنباث والحيوان وسائر خلق الله تعتمد في غذائها على عناصر وأنواع يختلف باختلاف أجناسها.

فإذا أخذت فبمقدار ما يصلح شأنها ويزيدها قوة و نماء ثم لابد من إحالته إلى عصارات تجرى فى عروقها لتبى خلايا جديدة من جنس خلاياها ويظل المر بعدذلك من النبات مرارته وللحلو حلاوته والممز مزازته ولكل صنف منه رائحته المميزة وشكله الفريد .

# $(\Lambda)$

ولقد دخلت على الساحة الآدبية كتابات إسلامية من كتاب عرفوا بالولاء للفكر الغربي ، وهلل الناس وكبروا كثيراً لهذه الـكتابات وعدوها منهجا أصيلا في الـكتابة الإسلامية ، ومن أهم ذلك ما كنبه العقاد وطه حسين وهيكل .

والحقيقة أن هذه السكتابات الإسلامية كتبت في إطار المنهج الغربي فى الفكر والتاريخ وأنها لم تحرر تماما على منهج الإسلام ، ولم تخل من سيطرة المفهوم الغربي والمادى على كتابها ومن ذلك خطورة انكار معجزات الرسول (هيكل) أو اعتباد مذاهب المفكرين الغرب أمثال لمبرورز وعيره فى نفسير حياة أمثال أبي بكر وعمر بن الخطاب (العقاد) أو محاكمه عصر الصحابة لمفاهيم السياسة والصراح الحزبي (طه حسين).

ويقول دكتور محمد عمد حسين: طه حسين والعقاد لا ينتميان أصلا إلى

المدرسة الإسلامية من الماحية الفسكرية والمكنهما ينتيان منذ نشأتهما إلى المدرسة الليرالية المحررة التي تعتبر لطني السيد أستاذها الأول في جيلهما ، والمدرسة الليرالية تحكم العقل المجرد والمتحرد من كل المواديث الفكرية والسلوكية في كل شيء ولا تبالى أن يلمنق مع الدين في كل وجهات النظر أو في بعضها أو تتعارض معه و تخالفه ولكن طه حسين كان أكثر عنفاً وأكثر جرأة في معارضة الدين وفي المجاهرة عايثير الناس ليلفت إليه الانظار . هاجم طه حسين أبيه فياكان يتلوه من أوراد في أعقاب الصلاة وفي الليل في كتاب الآيام ، وطه حسين والعقاد قد اكتسحتهما الموجة الإسلامية العارمة فتتابعت كتبهما بعد أن أصبح ذلك هو البدع الشائع الذي يغمر الاسراق ، ولم يعد التشدق بالمكفر ونظراته المستوردة سمة من سمات المفكرين تستهوى الاغرار من الشباب كما كان ونظراته المستوردة سمة من سمات المفكرين تستهوى الاغرار من الشباب كما كان في العشرينات ، ويرجع هذا الانقلاب الفكري إلى عدة عوامل عدلت بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي بالناس ويكثر من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي به عليا المناس بالمناس بالناس ويكثر من المفكر بالمناس بالناس ويكثر من المفكر بالمناس بالمناس

- (١) موجة التبشير . (٢) هجرة اليهود إلى فلسطين .
  - (٣) سقوط الخلافة على يد الكماليين .
- (٤) ظهور جمعيات إسلامية عظيمة يقودها الآخوان والشبان:

وهناك قاعدة أساسية بحب أن توضع فى الحساب حين يوزن الأدباء والمفكرون من وجهة النظر الإسلامية وهى : إن الإسلام نظرية فى السلوك يمثل ما أنه نظرية فى المعرفة والذلك كان من المهم أن لا يقبل فكر إسلاى أو أدب إسلاى من مفكر ، أو أدب لا يمارس الإسلام ولا يلتزم به ومعروف أن طه حسين والعقاد لم يكونا بمارسين للإسلام فى أصوله الاصيلة ولا شك أن من وراء وسائل الاعلام جهات مختلفة ذات نفوذ وسلطان تجمعها عداوة الإسلام والكيد له وهى تعمل بأيدى ضعاف المسلمين الذين يغربهم بريق المال والجاه.

# $(\Upsilon)$

# ااسريالية

لقد جرت المحاولة مرة ومرة ومرة ولا تؤال تجرى لإخراح المسلمين من الدائرة الحقيقية إلى الدوائر الوهمية ، جرت وتجرى حول الإقليمية وحول القومية وحول الاشتراكية ، وكل دورة من هذه تأخذ زمنا طويلا ووقتًا وجهـــدا ثم تنفثيء كما تنفثيء السكرة أو كاوتش السيارة ، وتجرى المحاولات مرة أخرى للمودة إلى شيء جديد ، المحاولات كلها ترمي إلى ضياع الوفت وإلى اللعب في ملاعب الآخرين ، وإلى امتصاص الفورة وتذويب النهضة ، أن هناك عشرات المحاولات منها محاولة الفلكلور والمكتابة بالعامية والشعر الحر ، هناك محاولات المسرح والمسلسلات والسكرة وإحياء الاساطير، ومفاهيم التصوف الفلسني ( الحلاج وابن عربي وابن سيمين) واللهو بالرحلات والسياحات والموسيقي الصاخبة والاغاني، ( وكل هذا مدون في برتوكولات صهيون ) وهناك الدعوات الماكرة إلى تعلم اللغات أو ترجمة كتب العرب، كل هذا يجرى بطريقة عشوائية لآنها لا تلتزم تقديم شيء نافع ، ولـكنها ليست عشوائية في تقدير القائمين طلها والداعين إليها بالشعارات الطنانة ، العبارات الرنانة ، ومن ورا. ذلك نكسات متواليات لان الطريق غير صحيح، والوجهة مكذوبة خادعة مضللة ، إن الذين يمسكون بالخيوط من وراء السنار غاية في الذكاء وقادرين على التغبير في الوقت المناسب لتقديم فصل آخر ، في العهد الساصري ( ١٩٥٧ — ١٩٦٧ ) بديل الثقافة الاقطاعية هو تقديم الثقافة الشعبية (الفلكلور) ودعوات الارتباط بالارض والتراب، ودخول مرحلة الترف الفكرى بينا الوطن في مرحلة القحط الاقتصادي ، وفي المغرب يتحدثون هن أحدث النظريات الغربية المحترفة عن ( السريالية ) في الرسم ، وقسد أثارت (التجريدية) الجدل واخلتفت الآراء في تقييمها ، السكثير من الناس لايفرةون بينها وبين النجريد الذي عرف كأسلوب في معالجة الاحمال الفنية، ولتقريب مدلول التجربة نقارن بين الصورة الفوتغرافية والاوحة الفنية لنفس المنظر ، وطبيعي أن نرى اختلافا ولو طفيفا ، لأن الفنان لابد أن يضيف أو يلغي شيئاً من الصورة الاصلية ، هذا الإلغاء يعرف بالتجريد ، هذا الشكل من التجريد عرف في الاشكال الفنية منذ عهد أفلاطون ، أما الفن التجريدي فقد ظهر كذهب أو مدرسة فنية تقطع كل صلة لها بالمدارس الاخرى \_ التجريدية تعتمد على جمال ميتافيزيقي غير مادى ، ولا علاقة له بالواقع إذ أن الفنان يجرد عمله الفني من الموضوع ومن المضمون ، ولا يعطى المتهامه للشكل الذي يحافظ على تبعيته ، والتجريدية نوعان منها ما يستهدف الجمال ويراعي خلال إنجاز عمله الانسجام بين الآبواب والتناسب بين التفاصيل وتوزيع الفراغات (ويسمى التجريدية الزخرفية )أما النوع الثاني الذي يستعمل فيه الحبر والالوان عشوائياً متجاهلا ما يمليه عليه الوعى فيلغى التناسق والانسجام .

أما السريالية فقد ظهرت أول الآمر : كحركة احتجاج على حضارة العقل والعلم والتقدم التى صاحبت الحرب العالمية الآولى ، كانت الحرب العالمية الآولى ، كانت الحرب العالمية الآولى في نظر الشباب المثقف من جيلها أكبر شاهد على إفلاس حضارة العقل والعلم والتقدم التى نادت أوربا بالغاء ماقبل بثلاثة قرون كاملة منذ بيكون وديكارت ونيوتن على أقل التقدير ، هذا الياس من العلم والعقل دفع بالمثقفين المحافظين مثل عذرا باوندت وس اليوت إلى المكلمك والتماس المحلاص بالإيمان المطلق عا دفع المثقفين إلى رفع راية اللاعقل واللاعلم ورفض الواقع والمجتمع والدعوة إلى الثمورة الدائمة على كافة المواصفات ورفض الواقع والمجتمع والدعوة إلى الثمورة الدائمة على كافة المواصفات الآدبية والفنية والاجتماعية . ومن اليأس الذي يعيش في ظل الدمار الذرى الوشيك الذي يثير بين البشر اليوم ألوانا من المثل ، مثل كآبة جيمس دين وفوضوية الهيبية وعدميه الآلولة الحراء وانتحارية جيم جونز ومجتمعات أخرى وافضة الحضارة .

وكان شعراء السريالية يحملون كل سمات المراهقة التي يتميز بها طابع الايقاع ، وامتدت المراهقة من الفكر إلى السلوك : صرخات مهمـة

وألفاظ مدغدغة . ولقد مزج السرياليون التصوير بالادب في الادب بالموسيقى والموسيقى بالتصوير والكل بإيقاع الرقس .

وكانت ثورة السرياليين في العشرينات بعد الحرب العالمة الأولى أشبه بثورة الوجوديين في الاربعينات : ثورة في الفكر والسلوك بمفهوم عبادة الحضارة والصخب والتعاطف مع كل جديد وتحدى كل ما تعارف عليــــه الـاس وتواضعوا ، هذا كله يعطى مفهوما واضحا أن السريالية من مذاهب الهدم وقد سارت السريالية في طريق مسدود وخرجت منها الفوضوية ، وقد عرفت باسم ( الدعاية للمبدأ بالجريمة ) ومشكلة القانون والحرية همامفتاح الفوضوية ، فالقانون إلزام وقيد على حرية الفرد والحربة عندهم بغير حدود ولا قيد ، وعداء الفوضوية عداء صريح وقد قامت بأعمال القتل والنسف والتخريب ومن قلب السريالية ظهرت الوجودية وهي نبت مادي مشوه يجعل كل همه قضية الحرية والإنسان والدعوة إلى تحرير الإنسان من كل القيم والقيود دون تقدير للقاعدة الاساسية الى تقول: إن حرية الإنسان تنتمي عندما تبدأ حرية الآخرين . يمني أن الإنسان يظل متمتعا محريته إلى أن يصل إلى مجال حرية الآخر والحرية في المفهوم الاصيل: مقيدة ولهـ ا ضوابط . ومن أبرز نتاج السريالية ( الأرض الخراب لاليوت) يعتمد على كتاب الغصن الذهبي لفريزر والكتاب المقدس ، وقال النقاد أنها تمثل العكاسا لفوصى العصر وقال أنها أكبر العوبة في هذا القرن .

وقد وصفت السريالية وخليفتها (العدمية والوجودية) بأنها أدب يستدد كيانه من عالم اللاوهي وينكر الواقع ، ويتسم بالغموض ، ويهدف إلى الهروب من الواقع و لل خلق عالم وهمي يعوض عن نقص العالم الواقعي، ويمكن تسميتة أدب هروب أو تخلص من الالتزام الاخلاقي والمسئولية الفردية وقد خلق مفهوما زائفا من وضع الخيال مكان الواقع وتعمد قادة هذا التيار الرمزي (بودلير ومالارميه ورامبو وغيرهم) على تعمد الاضطراب والتشويه عن طريق الغموض وسحر اللغة والاغراب في كل مألوف وتدمير نظام الواقع والانظمة المنطقية والانععالية المألوف ولهم آراء عجيبه لايمكن أن يقبلها أفتي

الادب العربي القائم على الاصالة والإنمان والعقل والوجدان فيقول رامبو أن على الشاعر أن يشوه نفسه ، وأن الدفعة الشعرية لا تنبعث إلا بمسخ الذات وتقبيح النفس وحينها تراجع هذا الرعيل من الشعراء تجد خروجا على المألوف في السلوك والمظهر والعقيدة والتعامل مع المجتمع ، هـذا الادب لا يمكن أن يكون صادراً عن شخصيات سوية فضلا عن أنه لا بدأن يكون مقصوداً به تدمير المجتمعات ومن ورائه قوى خطيرة تعمل على ذلك . ومن يدرس حياة هؤلاء يجدها مثلا للشذوذ وللنهاية السوداء لإسرافهم في الانحراف عن قواعد المجتمعات . ويرد ( لوتريامون ) هذا الشذوذ إلى فقدان الحنان العائلي ، فمنهم من كان ابن غير شرعى ، فبو دلير الذي شكل زواج أمه من غير أبيه صدءا في حيانه ، ورامبو الذي لم يلق العطف من أمه وعلاقاته المضطربة بالمرأه لضعف رجولته واعتماقه ( الداندية ) النعومة المتأنقة . والمركيز دى ساد الروائي الذي اعتبره السرياليون منهم واشتق من اسمه المرض النفسي المعروف : فضلا عن البوهمية والشذوذ الجنسي والموت المبكر، هؤلاء الذين أكدوا شذوذهم، قد سحقهم المجتمع، فأمضى سادٍ معظم حياته في السجن وقضى غيره نحبه وقد أنهكه الـكحول ومات بوريل من شدة الفقر وتعرض سويفت لعشر سنوات من المرض العقلي وقضى بودلير بعد أن فقد الكلام ومات نيتشه مجنونا ولاسونيه على المقصلة . وعاش توفو وفيليه في فقر موقع وانتحر من السرياليين جاكريجو وربيه كريفيل واعتبر السرياليون انتحارهما نوعا من الاستشهاد واعتبروه تحقيقًا للذات ، ولا ربب فقد كان الاقبال على الانتحار وتدبير الذات من دعوات السريالية وكذلك الهلال والامحاق والانتحار ، ويؤكد السريالين على تجوالها في اللنطقة الحرام فيؤمنون بالأشباح وبالقصور التي تسكمها الأشباح ، والهاوسة أثناء اليقظة وتبدأ الهلوسة كطريق للرؤية والرؤيا أمام الشاعر السريالي وقد رسموا كثيرا من الصور الريضة القائمة على الوحوش والظلام والأشباح .

ومن هنا فقد وصف شعر السرياليين بأنه شعر الهواجس والا-لام والهاوسات الصادرة من اختلال الحواس ورجوعا إلى العةل الباطن أو تعمد الهلوسة التى تصطبخ بالمخدرات والعقاقير لتنشيط ملكه التخبل وشعرهم شعر حر منفلت من رقابة الوعى صادر من أعماق اللاشعور حيث أن الضبط والمنطق من ألد أعداة السريالية وهى ما قامت إلا لتحطيمة حتى لايكون للمكتابة مضمون خاضع لاهتمام جمالى أو أخلاق .

هدده هي ظاهرة السريالية التي نقلت إلى أفق الآدب العربي والشعر العربي تحت أسماء كثيرة أصيب بها المجتمع الآوربي بها بعد حربين مدمرتين فسكانت هذه التيارات التي شكلت بثوراً على وجه الآدب ولما خفت حدة الحمى ، وبدأ المجتمع الآوربي يرجع إلى شيء من اتزانه رأينا نهاية السريالين كما رأينا انتهاء موجة اليوت وخفت صوت الوجوديين ، وتقلصت بذلك روح الغربة وانعزال الفرد وضياع التفاؤل في خضم العدمية وفقدان العلم .

ولقد وصفت السريالية وبحق ددعوة إلى الهروب من الواقع ، وكانت رد فعل (الدادية) التي صورت كل أهوال الدمار ومآسي الحرب العالمية الأولى ، وهي تعبير عن النفس بعيدا عن رقابة المقل ودون أي حساب للاعتبارات الجمالية فضلا عن الاخلاقية ولاشك أن فكرة السريالية في القول باطلاق الفكر بجرية كاملة لكي يملي خواطره وشوارده ونزواته وشطحاته بدون رقابة من المقل المعتد بقواعد المنطق والجساب هو قول لا يقوله إلا مجموعة من شذاذ الآفاق والمجانين ولا يقال إلا تحت ضغل تحديات خطيرة ولا ريب أن القوى المنلمودية قد اتخذت من نظريات فرويد في علم النفس والجنس منطلقا للسريالية فاتخذت منها ركيزة ثم جاءت الوجودية في علم النفس والجنس منطلقا للسريالية فاتخذت منها ركيزة ثم جاءت الوجودية في المرحلة التالية بعد الحرب العالمية الثانية . (يتصرف عن عبد الله المدوس)

## (7)

يقول عبد الله المدرس ( في كتاب عصر السريالية للدكتور والاس فاولي ) يلتقى أقصى اليمين بأفهى اليسار في توافق غريب ، وتتجاوز الاسرائيليات اليمنية التي تبلغ حد السحر والاساطير والبدائية والطقوسية واللاسعة ولية مع التيارات الفكرية السارية التبدأ بتحطيم كافة القواعد والمؤسسات: اللغة، العائلة، الدين، المجتمع؛ الاخلاق، الدولة منتهية إلى نزعة عدمية لا تعرف سوى الهدم والتدمير؛ وتنتقل زهماء السريالين بين الشيوعية والأبهرالية، وبين موسكو وواشنطون.

كذلك فإن كتاب عصر السريالية محولات كيدات مستمرة على أهمية الفكر اليهودى فى النظريات الفيه : سريالية وغير سريالية وعلى دور اليهود فى قيادة الحركات الفيه والفكرية الجديدة فى ريادة الحركات الفنية والفكرية الجديدة وعلى القيم الدينية اليهودية المنبثة فى حنايا السكتاب عبر الاطار السريالى ( فوق الواقعى ) ومن خلال أشد النزعات انكاراً للدين والنصاقا بالرفض والتملل والإلحاد .

وأشار هبد الله المدرس إلى ما نلعب حركة السريانية من العنف والغزمة التخريبية للاجهاز على كل القواعد والقيم والعلاقات والموسسات اللغوية والدينية والسياسية والاخلاقية والاجتماعية حداً بجعلما أداة حسنة لتنفيذ بعض الأهداف اليهودية في نشر الفوضي والتفكك والإباحية الجنسية في أقصى حالاتها الشذرذية والخراب سواء عمل في إطارها اليمينيون أو اليساريون مادام (ماركس) و (فرويد) اليهودبيين قد ضعفا بسبب نزوهما الثوري العنيف ضمن قائمة السرياليين . أي فوق الواقعيين .

و يكشف عبد الله المدرس من مراجع كتاب ( عصر السريالية ) لمولاس فأولى الجذور الحقيقية السريالية المرتبطة بالشيوعية فهى تستخدم المعابير الماركسية في أكثر من موضع كقيم موضوعية ، وعبارات السريالية تذكرنا بعبارات بووتو كولات صهيونية وخاصة فى مفهوم الحرية و-بين تنظم السريالين ماركس وفرويد اليهوديان في سلكها تبدواك و رةواضحة و مكتملة نقد تحدثت البروتو كولات عنهما وعن نظريتهما كأدوات لسحق القيم و تدمير المجتمعات و تفكيك العلاقات الإنسانية قالت البروتو كلات:

لا تنصوروا أن تصريحاتنا كلبات جوفاء ، ولا خطوا هذا أن نجاح دارون وماركس ونيتشه قد رتبناه من قبل والاثر غير الاخلاق لا تجاهات هذه العارم فىالفكر الاممى (غير اليهودي) سيكون واضحاً لنا بالتأكيد، والسكتاب يشير برضوح وتأكيد على اليهود الذين يقفون مباشرة أو بشكل غير مباشر وداء هذه الحركة الهدمية المتطرفة ، قالوا في البروتوكلات :

إننا نسخر فى خدمتنا أناساً من جميع المذاهب والاحزاب من رجال يوغبون فى إعادة الملكيات واشتراكيين وشيوعين وحالمين بكل أنواع العلوبيات ولقد وضعناهم جميعاً تحت السرج.

إن السريالية تعتمد على نظرية (اللاوعى) التي بدأها منذ وقت بعيد ثلاثة من اليهود هم هنرى برحسون، واندريه جيد وفرويد، ولقد كانت نظرية فرويد في (اللاوعى) هي مرتكز النشاط السريالي كله، ومنها تشم وامحمة الشوق إلى السكهنوت الإسرائيلي وَسحره وتعازيمه، وفرويد كما هو معروف يرد كل فاعليات الإنسان إلى الجنس ويرفع معوله باسم التحرز من العقد والسكبت لكي ينزل به على كل الفيم الحينية والعلاقات الانجلاقية والمؤسسات الاجتماعية ولكي يدمر الثقة بالعقل والمنطق والمهارسات الواقعة.

هذه المطروسات الخطيرة في أفق الآدب العربي بترجمات كثير من القصص السريالية والعدمية إلى اللغة العربية دون أن يكون واضحاً وجتها أو مفهومها أو تياراتها يدعونا إلى الحذر واليقظة فهذا منطلق لصراع شامل تقوم به القوى التلمودية الصهيونية للآدب العالمية كلها وبالطبع يتسرب إلى الفكر الإسلامي والآدب العربي .

وهذاكما يقول - عبد الله المدرس - يتطلب منا المزيد من تأصيل شخصيتنا فى عالم الفن والفكر والأدب تماماً كما يتوحب ذلك فى عالم السياسة والعقيدة والحرب .

وهذا التأصيل الذي نجده منبثا في حنايا كتاب إلله ونداءات رسوله

عليه الصلاة والسلام وهو البديل الوحيد لهزيمتنا ، وأى اختيار غيره في عالم الفكر والسياسه والعقيده يجيء بمثابه انتحار أو تأكيد الهزيمة على الافل .

ومع ضبق الأفق والتعتيم ومحاوله حجب الحذور الذى تفرضه قوى التغريب، فاننا تنظر إلى هذه المصطلحات على انهاكلمات أدبيه ونغفل عما وراءها من أهداف واغراض ويجرى كثير منا وراءها مخدوعين على أنها مصطلحات علميه يمسكن أن يتابعها الأدب العربي ليسكون عصريا مساوقا للنهضة مع أن الحقيقه هي أن الإدب العربي حين تتابع هذه المصطلحات يوغل في غرية شديدة و يخلع ثوب إصالته و ينصهر في انون الفكر الوافد المنحرف الذي دمرت قيمه وقواه مؤامرة احيوائه في اطار الاباحيات والاساطير.

ويتصل بهذا ما يحاول دعاة التغريب اذاعته من الادعاء بأن الفكر الأسلامي يتشابه مع الفكر الماركسي وأن منطلقات الفكرين واحد ومن ذلك قولهم زوراً بماركسيه بعضالصحابه الاجلاء أوأن الاسلام ثورة اجتماعية قادها الدائر الاعظم محمد بن عبد الله صد أغنياء قريش لصالح فقراتها، وذلك كله اتجاه مسموم بقصد تفريخ الاسلام من محتواة العقائدي والروحي في و تفريخ القرآن من أنه وحي من عند الله و نني صفة النبوة عن الرسول واعتبار أنه مجرد مصلح اجتماعي لا أكثر.

(٣)

# الفللكور

وهناك الدعوة إلى الادب الشعبى: أو الفاحكور والاحتفاء به ورعايته وإحيائه وهو امتداد تطبيقي للدعوه إلى استبدال الأمجات المحليه العامه مكان اللغه الفصحى لنمزيق شمل العرب والمسلمين، يقول الدكتور محمد محمد حسين : أما الفلكود فهو اصطلاح ظهر في أوربا في منتصف القرن الميلادي الماضى ليدل على الدراسات الناريخية التي تتصل بعادات الشعوب وتقاليدهم

وطقوسهم أو أمثال أو تراث أو أهازيج ، يدرس هذا كله من خلال الآثار والعاديات كما تستقضى أثاره الباقية فى الجماعات البشرية المعاصرة ، وقد انصرفت هذه الدراسة عند نشأتها إلى المجتمعات المتخلفة والمستعمرات يقصد النعمق فى دراسة سكان هذه المناطق للتوصل إلى أمثل الطرق وأحذق الخطط للتمكن منهم واستغلاطم واستدامة عبو دبتهم ، ثم امتدت إلى المجتمعات البشرية على مختاف المستويات ، واستخدمت فى توجيه كثير من الفنون كالرقص والموسيق والآناشيد وجهة قومية يتميز كل بلد عن غيره من البلاد والقوميات ولجهلنا بأهدافها الحقيقية ولحب التقليد نقذا (الفنون الشعبية) واتجه همنا إلى الدفاع عنها و تمجيدها والمحافظة عليها وكثر خلط المخلطين . وتهريج المهرجين باسم الشعب والشعبية ولا ريب ان تغذية هذا النيار وتنمية هذا الانجاه لا يساعد على تدعيم الوحدة الإسلامية أو الوحدة العربية التي هي بلاشك نواة الوحده الإسلامية التي لا تصح بغيرها بل هي على العكس من ذلك تماماً فإنها تساعد على تفتيت الجامعة الإسلامية والجامعة العربية بما تحييه من نعرات عنصرية وطائفيه كانت تجتمع على الإسلام وقيمة ولا عقيدة لها فيسواه . .

٧ - انصال الفللكور بالدعوة إلى إحلال اللهجات العامة محل العربية الفصحى هذه الدعوة وجدت مواجهة عنيفة . وهي تستخنى حينا لتظهر من جديد وقد حاول الداعون بها أن يوجهوا العناية إلى الحمال الفنى الذي تمثله بعض الامثال والقصص والاغانى التي يتداولها العامة .

وقد دونوا مالم يكن مدوناً والقوا وزيداً من الاضواء على ما كان مدونا بطريقة تكتيكية ملحوثه مثل ألف ليلة وغيرها . فلما برزت الدعوة إلى العناية بالفنون الشعبية (الفلكور) وتمسح الداعون بهذه الدعوة بين العرب بالشعبية والشعب زاعمين إن الاهتمام بهذا اللون من الفنون يرفع من العناية بالمطبقات الفقيرة الكادحة وما يتصل بها من مشون ، نشط دعاة اللهجات العامة للتحمس لهذا الاتجاه ومساندته لأنهم وجدوا فيه مننفساً لدعوتهم وبحالا فسيحاً لتطبيقها : والفن في صورته العامة وسيلة من وسائل السمو

فوق الواقع المسف ، والفن الذي يستحق أن يجهد النقاد أنفسهم في تذوقه هو الأثر الذي أجهد الفنان نفسه في إنتاجه ، فالنقاد غير مكلفين يعفو خواطر البدو والعوام لان عفو خواطر العوام لا يصلح إلا للهو أمثالهم من العوام ولا ينبغى أن يكون من أهدافنا التسفل بالآذواق المهذبة بل العكس تهذيب الآذراق الخشنة البدائية، ولقد كان هذا التهذيب من أثر الإسلام في البدوفقد شملت آدابه مختلف نواحى الحياة الفردية والاجتماعية ومناشطها من مأكل وملبس بل تغلغلت أدامه إلى أدق المعاملات في معاشرة الرجل لزوجه و امتدت إلى أخنى الشئون في خلوة المرأ لقضاء حاجته . والذين يدهون إلى الادب الشعبي من منطلق ترويج المامية يزعم أنها لغة حية وأن الفصحى لغة ميتة مهجورة ينسون أن الآدب بطبعه متمة عقلية وروحية وهو بهذا الاعتبار ليس هواية شعبية ، وليست المشكلة مشكلة الالفاظ فحسب ، والكنبا مشكلة الافكار والاخيلة التي تحتاج فى تذوقها إلى مستوى ثقانى معين ، فهما نعمل على تيسير الالفاظ وجعلها في متناول عامة الناس فلن يستطيعوا آلافهم مايلائم عقولهم وثقافتهم من الآداب السطحية التي لا تعبر عن أغوار الحقائق وأعماقها والادب الشعبي لا يتميز بلغته فحسب بل يتميز أولا وقبل كل شيء بسطحيته فىالتفكير وبساطته التي تلائم السذج من البدائين ولكنها لا تشبع حاجات المثقفين وطلاب المعرفة من أصحاب الفكر الرفيع والمزاج الصافى الصقيل ، ومن هنا يتبن أن تشجيع ما يسمى بالأدب الشعبي ينطوي على ضرر بالغ من ناحيتين :

(أولاهما) : هي تمييزكل جماعة بطابع خاص بتعصب له مما لا يعين على تدعيم الوحدة المرجوة .

(ثانيهما). إنه يعين على تقطيع مابين الآمة من وشائج فيصبحون لا يفهم بعضهم عن بعض والمسلمون والعرب لا يجتمعون على فهمشىء بما يذاع فى مختلف أجهزة البث ألا ما يذاع منه بالفصحى . وضرر آخر أنه يدعو إلى الانحداد الفنى بدل أن يأخذ الاذواق إلى الاسمى والافضل .

#### (1)

الادب العربي في منظور الفكر الإسلامي يبتغي أن تخضع لمقياسين .

(الأول): مقياس إسلامي يأخذ أصوله من التصورالشامل للـكون والحياة والإنسان وينطلق من كتاب الله وسنة رسوله .

( الثانى ) مقياس فى يستقى أصوله من اللغة العربية وبلاغتها وسحرها الآخاذ وبغير هذين المقياسين يفقد الآدب هويته ، وأهم ما يمثل الآدب العربى النظرة الشاملة إلى الحياة لاكما صورتها النحل الزائفة والآهواء الجاعة عمثلة فى عدة عناصه :

 الشوق إلى الله لا بأسلوب التناسخ والحلول بل بأسلوب القرآن الذي يرفض ما يشيع ادن من أدب بعض الكتاب عن تأثروا بالانجاهات المريبة.

٢ – الابتعاد عن فـكرة تعدد الآلهة التي شاعت في الآدب الحديث نقلا عن الملاحدة والافاقين الذين ظهروا في عهود الجاهلية أو الذين ظهروا في كهوف العنياع الذي أخذ يطبق على العالم بعد أن فقد إيمانه وقدرتة والتحرو من سيطره ( اللاوعى ) الذي صار هذيانا في كثير من الاعال الادبية واتخذ طابعاً يعوق الفكر ويعقد الإبداع ويصدر ، الا ينفع الناس وهو ما يرفض العقل السليم والذوق الرفيع.

٣ — الاستفادة من النصوير الفنى فى القرآن السكريم وما يتصل بالحياة الدنيا
 وبالحياة الآخرى إلىثبت القوة فى النفوس ويزرع الآمل فى القلوب .

يةول الاستاذ أحمد مطلوب الذي نقلنا منه هذه الفقرات: إن المسلمين مدعوون إلى خلق أدب إسلامي جديد يعبر عن الإنسان وتطلعانه ويعلى أشواقه وآماله ويرسم صورة صادقة الأجيال التي تتخطفها العقائد الزائفة والمذاهب المؤدية بأهلها إلى النار ، ويقول: إن الآدب العربي مدعو في هذه الفسترة التي تمربها الامة في نضالها ضد أعداء الإنسانية إلى الآخذ بالتصور الإسلامي في

معالجة القضايا ليحقق الإنسان أهدافه في الحياة الكريمة ويصل إلى أرفع ما نصبو إليه وتحقيق الرسالة الخالدة وهي تقوم على الحق والخير والعدل و الجال ، والأدب الذي ينبثق من التصور الإسلامي الذي يشمل السكون والحياة والإنسان وهو تصور يعتمد أول ما يعتمد على إعلاء شأن الإنسان ورفعه من الهوة التي تردي فيها حينها فقد الإيمان ، وينبغي أن يبرز هذا الآدب حقيقة العقيدة الإسلامية بأسلوب فني يكون له تأثير نفسي مرا رقيقاً ويشرح القلوب للإيمان ، أما إذا أريد للأدب أن يكون إسلامياً فينبغي أن يأخذ العقيدة منطلقاً له لتحقيق الإلىزام الذي ينبع من الإيمان الصادق والفكر العميق .

# (0)

## الشعر الحر

أن أخطر تحول حدث بالنسبة للشعر هو نجاح مؤامرة التغريب التي عملت في القضاء على دوره الخطير الذي قام به خلال العصر الحديث في الدفاع عنالوطن والعقيدة ونقد المجتمع وحماية الخلافة والذود عن الوحدة الإسلامية ولذلك فقد د أدخلت إليه فكرة الشعر الحديث الذي يعبر عن الذات والنفس الإنسانية الفردية وهو ماحل لوائه العقاد والمازني وشكري ومن قبلهما مطران فالمؤامرة على الشعر لم تمكن في مرحلة الشعر الحرالتي ظهرت في الستينات فالمؤامرة العين) وإنما بدأها العقاد والمازني وشكري وأتمها صلاح عبدالصبود والمبياتي والسياب فقد كانت تلك مرحلة ثم جاءت مرحلة أشد خطراً منها هي مرحلة الشعر المنثور أو قصيدة النش ، وتلك الدعوى المسمومة التي حمل لوائها المالوكسيون والشعوبيون لإخراج الشعر العربي من عامود الشعر ومن كل الآثار القوية الصخمة التي أثر بها في محيط الإسلام ومجتمع المسلمين .

وقد باضع المؤامرة وافرخت في فترة , السكسة ، وقاد المؤامرة بدر شاكر السياب وعبد الرحمن الشرقاوى وصلاح عبد الصبور وعبد الوهاب البياتي

واودنيس ومن ورائهم كانت تدق طبول محمد النويهى ولويس عوض وغالى شكرى ويوسف الخال ، ترمى لهدم نظام البيت القديم وبالمتالى بناء القصيدة، وتحول البيت إلى سطر غير محدد الطول ياتزم الوزن الشعرى دون لجوء لحتمية القافية أو ( سمترية التفاعيل ) وبدأ التركيز على الوحدة العضوية .

وقد تبنت الحركة كثيرا من مفاهيم الشعر الأوربي كا عبرت عن طموح الإنسان الغربي وتطلعه إلى الخروج من الاخلاق والقيم ومواصفات المجتمعات السكريمة إلى الاساطير اليونانية والفرعونية والبابلية والفينيقية والاشورية واستخدام الاقنعة التاريخية ، فقد خضع هؤلاء الشعراء العرب الذين فرغت قلوبهم وعقولهم من الاصالة الإسلامية والعربية فأدمنوا قراءة أجزاء من السكتاب المقدس خصوصا شعر الجامعة والامثال ونشيد الانشاد وادخلوا في الاحباب المقدس خطوصا شعر الجامعة والأمثال ونشيد الانشاد وادخلوا في الاحب العربي كلمات الصلب والخطيئة والفداء ، وسيطرت عليهم مفاهيم الفكر الغربي وأشعاد لوركا وأرجوان وولت ويتمان وادجار الان بو وخليط من الغربي وأسماد لوركا وأرجوان وولت ويتمان وادجار الان بو وخليط من الغربي وأسماد لوركا وأرجوان وولت ويتمان وادجار الان بو وخليط من الوثنيات والمادمات والاباحيات ،

و لعل أخطر الشبهات المثارة حرل الشعر الحرهو إدخال العامية على الشعر باسم شعر الشعب، والشعب العربي يفهم القرآن وهو أعلى درجات البلاغة وهم يدعون الحديث باسم الشعب والشعب لا يعرفهم وهم إنما يتحدثون بلغة جيل. مرتد من أجياله، ولقد تحققت هزيمة الشعر العامي، وزيفت التجربة قولهم بأن العامية هي المهجة التي تنقل الاحاديث الصادفة في يسر وسهولة، والحقيقة أن العامية لاتستطيع أن تبلغ مشاعر الإنسان المثقف والممتاز، وهناك من قال من أصحاب الشعر الحر بالخروج على مقررات اللغة ومقابسها وإهدار أصولها عدف هدم العمود، مع سماحة العمود ويسره وسهولته، وكل دعاواهم عن أن وجود القافية يحدد حجم القصيدة، هو من الباطل المدعى.

وقد تزعم هذه الدعاوى يوسف الحال ( المارونى ) الذي يعلن أنه يقوم يتجديد الشمر العربي كأنما قد تيتم هذا الشعر فلم يعد له نصير من أهله، وهو

يقتحم فى هذا الميدان بهدف تنبيت وجهة نظر تورانية مسيحية ، ويعتمد على الشخصيات المهزوزة فى الادب العربى والناريخ الإسلامى وهم يتناولون ذلك كله باحتقار شديد ولا يعلون إلا أبى نواس والحلاج وقد تابعهم فى هذه الدهوى محمد النويمي ولويس عوض وصلاح عبد الصبور وسقط فيها بعض من كنا نعدهم من أعدر رجال مدرسة الاصالة متابعة .

ولا ريب أن أصحاب الشعر الجديد ... كانوا في فترة سابقة ... تظاهرهم قوى النفوذ المساركسي والغرب ، وكانوا واقمين تحت تأثيرات منافية لروح المشقافة الإسلامية العربية ، التي هي الروح المميزة الشخصيتنا الفنية على مدى المصور عا مجعل كتاباتهم مرفوضة ، ذلك لانها تشيع في كياننا المعضوى عنصرا فربها يهدم ولا يعمل على بنائه وذلك ميلهم الشديد إلى الاستعانة في التعبير بعناصر يستمدونها من ديانات أخرى غير العقيدة الإسلامية بل وما تأباه هذه العقيدة فضلا عما يستبيحونه لا نفسهم بالنسبة له كلمة الإله طالما لاتزال هي عندهم كلية عمناها الوثني والمعروف أنها تتخذ في الإسلامه في خاصا يجب احترامه وتقديسه مهما كان السياق الذي ترد فيه .

ولقد كانت اللغة العربية هدفا من أشد الاهداف الى يكنون حقدا لها ، ولقد استهانوا بها .

مع أن فن الشعر هو الفن الوحيد الذي يجعل صيانة اللغة جزءا من كتابته لأن اللغة المتنقاة هي نفسها جزء من الهدف المقصود كا يذهب إلى ذلك نقاد الشعر جميعاً على اختلاف مذاهبهم في التفكير وتباين مو اطنهم وعصورهم فالعلاقة بين الشعر والعبارة المتنقاة علاقة أساسية من جهة الآداء ومن جهة الروح القومية وإذا كان بجد اللغة الذي هو عماد المجد القوى مرهونا بفن الشعر قبل أن يرتهن بفن آخر كان واجبا على رعاة الشعر في بلد عربي ألا يفرطوا أقل تفريط في سلامة العارة وصحة الصياغة (هذه الفقرة من جملة الثقافة المصرية م ١٩٦٤) .

#### ( 1 )

يقول الدكتور محمد عبد اله مع خفاجى : عندما تنظر إلى شعرنا العربي تجد أنه كان عمود ما طيلة حياته التي تمند أكثر من ألقي عام وأن كل التجديدات التي دخلت عليه في جميع العصور كانت تلتزم بهذه العمودية أو تسير في إطارها ، وإن هذا الشعرالعربي الذي أصبح صورة فسكر وثرات و حضارة وامه وقد جاء نا اليوم من يدعون إلى التخلي عن هذه العمودية كليا لنسير على نظام التفعيلة وحدها ولنبعد بالشعر عن أصوله العمودية وعن موسيقاه الشعرية كذلك بل هناك من يدعون إلى تحطيم هذه العمودية ونبذ جميع شعرائها في القديم والحديث والنظر على أنهم متخلفون لايصح أن نسير على منوالهم وليس وجود شعراء يكتبون على أنهم متخلفون لايصح أن نسير على منوالهم وليس وجود شعراء يكتبون شعره على التفعيله الواحدة معناه إلغاء الشعر العمودي كله قديمه وحديثه ونبذ هذا الشعر وتسفيه شعرائه ورميهم بالقصور والتخلف .

ويقول عمر أبو ريشه : موجه الشعر الحديث موجة منحسرة حمّا وظاهرة مرضية ولا بدأن تكون الصهبو نية وراء هذا الشعر ، فالصهبونية هي مبتدعة البدعة والهرطفات في هذا المضار وذآك لمل الفراغ عند الشباب ولمنعهم من العودة إلى التراث والاصالة ، كل الناس قرأو التوراة والإنجيل والقرآن ولكني أشك في أن الكثيرين قرأوا التلمود وستجد فيه تفسيرا لهذه الرخاوة فاليهود وراء هذا النوع من الادب ،

#### (٣)

يقول الاستاذ نزيه خفاجى : يقصد بالشعر الجديد : ذلك الشعر العربي الحديث الذى يقوم على التففيلة الواحدة ولا يتعين بعدد محدد من التفاعيل فى كل بيت ويسمى الحر والمطلق والمرسل أو شعر التفعيلة .

وضعت لبنات هذا الشعر على يد نازك الملائكة وبدر شاكر السياب وعمق محتواه صلاح عبد الصبور وعبد الوهاب البياتي ضمن ركام هائل من صخور الرفض والمعارضة والتحطم المعنوى .

١ - اتهم هذا الشعر بأنه لا يراد به إلا تدمير البناء الثقافي للامة العربية
 و تخريب كل ما هو مضيء ومشرق في قيمنا وتراثنا .

لاعوة إلى تطوير مقاييس البلاغة العربية هي في صميمها أداة لهدم العروبة وذلك عن طريق هدم عسادها اللغوى وما استعمال شعارات التقدمية والثورية والطليعية إلا بجرد ستار الأشكال شاذة ومضامين منحرفه .

٣ ــ الشعر الجديد حافل بالصور الملحدة والتفاهات والتقالبع الى تركب كل موجه يدفع بها الغرب إلى شاطىء العرب .

إن رواده الذين برفعون فى مسيرتهم الشعرية هذه بنود التحرر إنما يقومون تحتها بمهاجمة الإسلام ، وقد اتخذه الشعوبيون والمنحرفون عن الخط العرق الإسلام قضية لتحقيق أغراضهم المشبوهة .

انه حرب صليبية جديدة تعتمد على الاستعمار الجديد الذى يشجع الاباحية والفوضى والانقلاب فى كل القيود والقيم والمثل الاخلاقية والقومية.

٣ ــ هـ فى الأساس دعوة هدامة خطرة ترى إلى إفساد البناء الشعرى العربية باسم الشورة والتجديد والإنطلاق.

لا يكتبون هذا النوع من الشعر لا يكتبونه عن قناعة حقيقية بحدواه و تفوقه على الشعر العمودى القديم وإنما بعجزهم عن امتلاك القدرة على النظم بالشكل التقليدى .

۸ — الغموض صفة أساسية فيه وهى غاية فى حد ذاتها ومعظم أفكاره مهمة لامعنى محدد لها ولا يتجاوز كونها ترهات بدون فائدة وطلسات لا يعرف أحد لها حلا.

ه - الشعر الجديد ليس شمراً جيداً أو رديثاً وإنما لايعد من الشعر على
 الإطلاق وذاك لخروجه التام على الصورة التقليدية للقصيدة العربية .

١٠ – إن الشكل الجديد لهـذا الشعر يهدم الموسيتي الشعرية القصيدة العربية ويعيث فساداً في أصول اللغة من اشتقاق وإعراب ويحول الشعر إلى نثر حقيقي عن طريق اعتماده على الإيقاع الموسيتي فقط ، لا الوزن العروضي كما هو مفروض .

11 - قضية الشعر الجديدهي في الحقيقة موقف سياسي قومي وأدانة دينته أخلافية فإن من ورائه نزءات وأحزاب هدامة تريد تمزيق أصالة وكيان العرب كمقدمة لضرب رسالة الإسلام.

17 - إن الآذن العربية تنفر من الالقاء العام للقافية ، والمسدرسة الرومانسية متهمة بالتصنع والميوعة والاسفاف ولاشك أن الخلط بين البحود في القصيدة الواحدة مما ينبو عنه السمع والذوق.

17 – عادت نازك الملائكة فتراجعت عن موقعها وألمنت أن الشعر الجديد مشحون بأخطاء الوزن والعروض وهو يفقد بإلغائه للقافيسة الواحدة من الابيات رنينه وموسيقاه ، وتدفقه الشعرى الرفيق ويضع فى طريق هذا التدفق الجنادل والصخور التى تعكر صقوه ونقائه .

14 — إن الذين يدعون إلى نسد الفافية هم غالباً الشعراء الذين يحدثون الأخطاء النحوبة واللغوية والعروضية ويؤخذ على الشعر الجديد خلطة بين تشكيلات مختلفة مر أنواع القوافي في القصيدة الواحدة.

10 -- فساد دعوى النويهي بأن الشعر الجديد ينقدذ الشعر الوبى من العقم والاحداث ويفتح أمامه ميادين واسعة من النمو والتطور والاخصاب والحقيقة أن العناصر الاجنبية لم نقدم شيئاً ذا بال في الشكل والمضمون.

يقول الاسناذ عبد السلام عباس: تنوالى الصيحات الداعية إلى الإصالة والرافضة لحركة التجديد المشبوهة :وهي حركة التجديد في الشعر العربي المداعية إلى النخلي \_ تحت ستار التحديث \_ عن خصائص الشعر العربي من حيث المشكل كالوزن والقافية والاسلوب والبناء اللفظى والموسيق وقد غلبت موجة الشعر الحديث والشعر الحر على ما سواها ، وكيكة المبناء هزيلة الاسلوب ، لا فتقاد الاوزان والقراني والقدرة على التأثير في المقول، ولفقدان مقاييس الجمال والتصور والموسيقي والتجربة و من ثم فإن قصيدة الشعر الحر : كلام منثور يستمصى على الفهم و يأباء الذوق و و فضه العقل . وقد سعت قصائد الشعر الحر الى تثبيت مفاهيم وعادات غربة وساوت في خدمة الغزوالفكري والتغريب المدمر والهدام الساعي إلى السخرية من الاخلاق والمبادى والمعتقدات و المثل الإسلامية الاصيلة والنقيه إلى إحلال مفاهيم وعادات غربة تتناقض مع الدين والمعتقد الإسلامية الاصيلة والنقيه إلى إحلال مفاهيم وعادات غرببة تتناقض مع الدين والمعتقد الإسلامية

و بمضها قدم تيارات فلسفية إلحادية سافرة من الدين داعية إلى التخليءنه .

ع — حركات غنوصية تسعى إلى أحياء التراث الجاهلي والحدارات القديمة كالفرعونية والفينيقية والاعتزاريما: هذه المذاهب التي سعى الاستعمار إلى نشرها وأحيامها بين أبناء الامة الإسلامية تمييدا للانقسام والضباع، ويبدوذلك في كتابات (وواد الشعر الحديث أمثال (أدونيس — حجازي — نزار، صلاح عبد الصبور — السياب)

على الحروج على تعاليم الحبس والإباحة والإنحلال والشمور وتحريض المرأة على الحروج على تعاليم الإسلام والسمى إلى تمجيد الإشادة بالمرأة المتحررة الرافد ألم المتقاليد الإسلامية المتحدية للقيم والمشجع لها أن تكون خليلة وعشيقة .

هـ دعوات التحلل والتحرر والخلاعة تحت شمارات براقة .
 وقد تابع هذا شمراء وكتاب في مختلف البلاد العربية أمثال عبد العزيز المقالج

فى الين، وتفتح الدوحة والعربى أبوابها لهذا الشعر ولرواده، وقد نشرت الدوحة تجربة شعرية جديدة قالت إنها تفتح باب الاجتهاد فى الشعر العربى لمغمور اسم (حسن طلبة) وما كان ينشره أدونيس فى مجلة (مواقف) وما كان ينشره يوسف الخال فى مجلة شعر، تجدد هذا التيار فى مجلتى العربى والدوحة بقيادة المسان الخادعان رجاء النقاش وأحمد بهاء؛ ومعهم داهية التخريب فى الفكر الإسلامى.

(0)

### ويقول الدكتور محمد محمد حسين :

الشعر الحر في أصل نشأته شعبة من اتجاه عام مدعو إلى تقليد الغرب في فكره وحضارته ، فاطلاق الشعر من القاقية التي ظلُّ يلتزمها طوال هذه القرون منذ عرفنا الشعر العربي دعوة تستمد حجمها وميرراتها من الشعر العربي الذي لم يمرف القافية إلا في حدود ضيقة من آثار احتكاكه وتأثره بالآدب العربي فى الآندلس ، ولماذا الحرص على تسمية هذا النوع من الادب شعراً ، إلى أنه أدب نثرى ولم يقل أحد أن الآدب النثرى يخلو من التصوير ومن النأثر والتأثير الماطني ، بل إنه حين يخو منهما لا يصح أن نمده أدباً على الإطلاق . إن هذا الحرص على تسميته شعرا لم يجيء إلا مناعتباره شعراً عند الغربيين ، وهو على كل حال آخذ في التراجع والتقلص وقد بدأت موجته في الانحسار بمد أن بلغت ذروتها في العقدين الساّبقين من هذا القرن وكان كل مانركته من أثر هو ضعف هذا الجيل وعجز أكثره عن تذوق الشعر العربي الأصيل في تراثه الطويل ، وكان بما فتن به أصحابه ، أنهم تصوروا أنفسهم أنهم أصبحوا شعراء عالمين بعد أن ترجم بمض شعرهم للغات الادبية كأنهم يكتبون للغرب ولا يكتبون لتومهم من العرب وكأن شرطا من شروط الأدب الجيد أن يكون مقبولا هند غير أله (مافعله أمثال غالى شكرىمن المتمام كبير ومراجمة وبحث ودراسة لهذه التفاهات ) ولمل هذه الترجمات كانت وجها مَن وَجُوهُ المخطَّطُ الذِّي يَغْرَى بترويج مذا الاتجاء الذي ينتهي أن ينجح إلى قطع ما بين حاضرنا الادبي و بين ترائنا من صلات . والله كان أصحاب هذا الاتجاء يدافعون عن مذاهبهم بجج أبرزها اثنتان؛ أن القافية قيد يلتزم الشاعر على حساب عناصر الشعر الآخرى من فكر وصور وعاطفة ، وأن إغلاق باب التجديد وتقييد حركة الفنان فى ابتكار مايناسبه من قوالب وأساليب يشل انطلاقة وينتهى إلى حال من الركود والجمود ، تخلف معها الشعر وتراجع ، والرد على الحجتين سهل يسير : أما الحجة الأولى فهى تعلة الضعفاء الذين يعجزون عن النهوص بأعباء الشعر من كل جوانبه وعناصره ، وقد نهض بها الفحول من الأقدمين فما وأينافي شعرهم جورا على الفكر والصور بسبب التزام القافية ، وفن الشعر القادرين عليه وفى النثر متسع لغير القادرين والبعد عن ميدان الآدب جملة أولى بالعاجزين .

أما عن دعوى التجديد وحرية الفنان فقد توافرا دائما على مدى القرون وفى مختلف العصور والبيئات أ، فجدد شعراء العرب وابتكروا وأضافوا ما أضافوا فى حدود طبيعة الشعر العربى ومع التزام مقوماته الاصلية فاختلفت ألوانه باختلاف العصور والبيئات ، ومع ذلك فقد كان هذا الابتكار فى أشكال الشعر وقوالبه وقوافيه قضية العمر ولم يلبث الشعر أن عاد إلى النبع الاصيل وحين بدأت نهضة الشعر المعاصر بعد ركود طويل منذ ما يقرب من قرن عاد رواد النهضة إلى النبع الاصيل يستقون من ويسقون . ثم أن دعوى الحرية بلا قيود فى أى جانب من جوانب الحياة هى دعوى تقوم على سذاجة الداعى إليه وسوء قصده فليس هناك حرية مطلقة الإنسان ولا اشىء من خلق الله وليست الحرية المطلقة إلا الحوى .

[ ولو انبع الحق إهراءهم لفسدت السموات والأرض ومن فيهن ] نعم ، لو كان للأرض إختيار فدارت كما تهوى ولو كان للشمس ولسائر السكوا كب إختيار فجرت على ماتهوى ، ولو كان للسكائنات أن لاتخضع لسنن الله السكبرى القاهرة من تجاوب وتنافر إختيار لفسد السكون وبطالت الحياة ومن سنن الله السكبرى أن يكون الناس شعوبا وأعا وأن يكون لسكل أمة لسانها الحاص ومزاجها وتقاليدها والفنون على اختلافها لها انهاء قوى ، وشرطها الاساسى أن تجمل عند قومها أولا وقبل كل شيء وليس مهما بعد ذلك

أن تجمل أو تحسن عند غيرهم ، والكلام عن الإنسان في هذا الجال وعن العالمية منار جدا وهادم لأسباب النهضة عند الامم الضعيفة بنوع خاص لانها لانقوم لها نهضة إلا على مغارسها وأصولها الاولى والنهضة على غير هذا الاساس فناء لذات العنصر الاضعف في العنصر الانوى .

#### (7)

من هذا الاستمراض لاهداف غزوة الشمر الحر نجد هذه الجقائق :

أولا: تأثر الشعراء ببعض المذاهب المنحسرة والآفلة في أوربا وخاصة في فرنسا وراحوا يكتبون شعرا بالغ الغموض وبعض صفار الشعراء أعجبتهم هذه الطريقة لما فيها من استعراض وإرضاء للذات.

وقد جرى هؤلاء الشعراء وراءالغموض ووراء مفاهيم الباطنية والشعوبية والمجوسية ومتابعة أمثال السهروردى والحلاج ومن وراء إحياء هؤلاء الزنادقة أنوام من خدام الماسونية والتغريب أمثال ادونيس وتوقيق صايغ ولويس عوض وانسى الحاج ويوسف الخال وسعيد عقل ؛ الذين يروجون لمضاهبم الوثنية والإباحية والمادية ويستمدون من تراث الشعوبية والزنادقة القديمة مرجعاً لإحيائه وتجديده ، ويتصل هذا بنشيد الانشاد في التوراة ، ونثيشه وجيران .

ثمانياً: طابع هذا الشمر: إهمال الصياعة الفنية للشعر العربي والمبالغة في تقليد الشعراء الغربيين (المنحرفين) وهجر الاساليب العربية القديمة لانها لا لائم العصر الحديث ويجرى الشعر الجديد على نحو من الحماسة والانفعال أكثر من الاعتماد على المنطق والاصالة.

ثالثا: إن التحرر من القافية العربية مغامرة قد تودى بطابع القصية العربية وتقضى على أصالتها ، ولم يمنع الالزام بالهافية الواحدة والوزن الواحد عسالقة الشعر العربي من التعبير عن أدق الشساعر وأشقى المطيات.

رابعاً: بعد ثلاثين سنة من تجربة الشعر الحر أثبتت الدواسة التي أصدرتها جامعة هادفارد في الآدب المقارن أن شعرائنا (وفي مقدمتهم صلاح عبد الصبور) متأثرون بالتيارات الآوربية في شعرهم ومسرحهم ، والتأثر البالغ بالمشاعر ت : س . اليوت ، وهذه التبعية واضحة في الآداء والمضمون ولم بمنع هذا صلاح عبد الصبور من الاستطاله والغرور بقوله (٢/٢٧٧١) إذا كانت هناك إمارة للشعر أكون أول المرشحين لها ، إنني حين استعرض إنتاجي الشعرى خلال دبع قرن بعين الناقد اجد أن مافعلته كان لابد أن يترك أثراً واضحا على خارطة الشعر العربي . وما اعتقد أن من حق أي شاعر أو كاتب أن يحكم على دوره ، وإنما يحكم عليه القاد ، وهو ادعاء كاذب وباطل .

وتاريخ الأدب العربي المعاصر هو الذي يحكم على دور صلاح عبد الصبور الذي لا يعدو أن يكون تابعاً لتيار تغربي هابط وساقط ،وأنه متأثر بالفكر الغربي وخاضع لمفاهيم الفلسفة الغربية الماديه وأنه تقل أدب الباطنية والجوسية ومصطلحات المسيحية حتى استحق من لويسعوض إمارة الشعر والمارة الشعر الحرب ومسرحيته عن الحلاج هي صفحة سوداء من صفحات الادب المعاصر وليس غرببا أن يقول صلاح عبد الصبور أن إشعره قد توجم إلى لغات غربية ( وقال الذين ترجموه هذه بضاعتنا ردت إلينا ) وورد اسمه في معجم لاروس وفي الموسوعة الإلمانية على إنه أول من أفحم على الشعر العربي نمطا وافدا غربيا لم يستطع أن يمضي إلا في إطار التبعية الماركسية والوجودية المفروضة على آفاق الثقافة البلاد العربية و بمساعدة المدرسة المارونية الني تحتوى و تحتضن الحزب القوى الاجتماعي .

وصدق الدكتور حمدى السكوت عندما قال: أن الأدب الذي يكتبه أدبائنا أدب مستورد ومقاييسه النقدية مستورده فكيف تنتظر إذن نظرية أدبية عربية وحتى الآن المؤسف لم تكتب صفحات من الاصالة.

#### (V)

يڤول الإمام أبي الفرج هبد الرحمن بن الجوزي في كتابه و تلبيس إبليس .

وقد لبس عليهم إبليس - أى الشعراء - فأراهم أنهم من أهل الآدب وأنهم قد خصوا بفطنة تميزوا بها عن غيرهم ومن خصهم بهذه الفطنة ربما عفا عن زلتهم، فتراهم يهيمون فى كل واد من الكذب والقذف والهجاء وهتك الأعراض والإفرار بالفواحش وأقل أحوالهم أن الشاعر يمدح الإنسان فيخاف أن يهجوه فيعطيه اتقاء شره أو يمدحه بين جماعة فيعطيه حياء من الحاضرين، وجميع ذلك من جنس المصادرة.

وترى خلقا من الشعراء وأهل الآدب لا يتحاشون من لبس الحرير والكذب في المدح خارجا عن الجد، وجمهور الآدباء والشعراء إذا ضاق بهمرزق تسخطوا فسكفروا وأخذوا في لوم الاقدار، وقد نسى هؤلاء أن معاصيهم تسبق أرزاقهم فقد رأو أنفسهم مستحقين للنمم، مستوجبين للسلام من البلاد ولم يفلحوا فيا يجب عليهم من امتثال أوامر الشرع فقد ضلت فطنتهم في هذه الغفلة، اه.

هناك دعوى عريضة عن الإبداع الفنى فى الأدب عن طريق القصة والرواية والمسرحة والمسلسلات واعتبارها هى النتاج الآدبي وحده، ودونما سواه، مع أنها هى العنصر الدخيل فى الآدب الحديث بعد أن ظلمت السكدآبة على الفنون الآصيلة كالترجمة الذانية والرحلة والخاطرة . والواقع أن التركيز على القصة والرواية هى محاولة تغريبية فما كانت هذه من الفنون الآصيلة فى الآدب العربى وقد ائبتت الآيام والتجارب فسادما وفشلها فى أداء دور أصيل وهى فى طريقها إلى الانهيار والتلاشى حيث لا تبقى إلا تلك الفنون الأصيلة القادرة على العطاء.

هذا وقد ثبت أن الآدب العربي غير قادر على العطاء في هذه المرحلة لأنه خالف عن فطرته ولآن الآدب في أوقات الأزمات لايستطبع العطاء وله تجربة سابقة في أيام الحلة الصليبية والتتار – لآن الآدب يخطىء مرتين ، يخطىء حين يظن أنه مستعل بنفسه مع أنه جزء من الفكر لا ينفك عنه و يخطيء حين تستعلى (القصة) وهي جزئية من الآدب الذي هو جزء من الفكر و يجب أن تسير فى فلكه و تخضع لوجهته الآخلاقية . ويشهد الكثير من النقاد بأنه في الستينات انتشر وباء اسمه (القصة القصيرة) من زعموا أنهم قصاصون وصل إعددهم إلى المثات ووصل الآمر ببعضهم بأن يقول إنه كان يخاف أن يزيح حجراً من الطريق خشية أن يجد تحته من يصرخ في وجهه : إنه قصاص ، ولكن هذه الحجافل سرعان ما تناقصت وانحسرت أما لضعف الموهبة أو بفعل الياس .

إن أبرز ما يدجو إلى سقوط القصة العربية هو مخالفتها الفطرة ، فهى نبت جديد واقد رزع فى تربه الآدب العربي وهو نبات لاجذور له ولن ينتج الاالحطام ، لآنه معارض لطبيعة الآدب العربي ، وليس ضروريا أن ينقل الآدب العربي هـــذا الفن الذي يتعارض مع طبيعته وله من فنونه ما يكفيه . إن الآدب العربي يتقبل الذكريات والرحلة والترجمة الشخصية . والترجمة الغيرية والتجربة الخاصة فى كل عمل ومكان .

وهناك القصة الحقيقية لا المختلفة ولا المترجمة من الآداب الآخرى ، والني تصور مشاعر حقيقية ووقائع صادفة ، فضلا عن أن الإطار الذي تحرك فيه ترفيق فيه القصة مصنوع إومفتمل وليس طبيعياً هذا الإطار الذي تحرك فيه ترفيق الحكيم ونجيب محفوظ والذي لم يقرأه الناس إلا للتسلية وتزجيه الوقت ، إن القواعد التي يجتمد عليها المحتوى الفني هي نظريات مادية غربية قائمة على مفاهيم فرويد وما ركس وغيره .

وأبرز أخطاء القصة الوافدة الشكل والمضمون من الادب الغربي : مفهوم الملاقة بين الإنسان والقدر ، وتباين مفهوم التفسير الغربي للجتمع والمرأة والحياة عن مفهوم الفكر الإسلامي ، والفارق العميق بين وضع المرأة في المجتمع الإسلامي والمجتمع الغربي فالمسلم لا يقبل المسرحية التي تعالج مشكلة خيانة الزوجة بروح الاستهانة ، أو استسلام الرجل إزاء العرض أو استهانة الرجل بصديق الأسرة ، وما يتصل بالرقص والغناء والاختلاط الشائن ، فقد اتخذت الماسونية القصة ــ وعنما نقلت القصة العربية عن طريق قصاصين اليست لهم مفاهيم إسلامية أصيلة ــ وسيلة لنقل مفاهيمها المسمومة إلى المجتمعات الإسلامية عن طريق ترجمة أعمال الإباحيين الغربيين مع تغيير أسماء الابطال والبلاد والموافع ، وليست صيحة توفيق الحكيم ونجيب محفوظ وإحمان عبد القدوس بأن تعطى القصة حرية مطلقة في تغيير الواقع بإدخال الخيال الزائف، التحقيق هدف ممين إلا تطبيةًا حقيقيًا لمفهوم الآدب الآباحي ، فهم يرون أن القصة فن يجب أن يختلف من الصدق والواقع الذي يتمثل في المجتمع الإسلامي العربي ويرون أن القصة الفنية أرفع قدراً من القصة الطبيعية أو القصة الناريخية بل يدفعون إلى خطوة أشد عنفاً ، وهي دعواهم صاحب القصة التاريخية على ألا يتقيد بالنص أو يلتزم الصدق التاريخي، وأن عليه أن يعيد تشكيل الوافع بحيث يتحقق عنصر الإثارة وبذلك تقدم القصة وضعآ آخر غير الواقع القائم على الصدق والموضوعية ، وهم يفرقون بين الحقيقة الاجتماعية وما يسمونه الصورة الفنية. ويرون أن القصة لا تنجح لو أنها حصرت نفسها فى أحداث تاريخية أو وقائع طبيعية وإن كانب القصة له حرية كاملة فى تجاوز هذه اللواقف تحت اسم العمل الفنى ، فهذا التجاوز من شأنه أن يدخل الفساد إلى القصة

وقد جرت محاولات واسعة لإظهار الرواية ودفعها إلى الإمام في أفتي الآدب العربي بالرغم من معارضتها ودفعها إلى الآمام ولم تكن هي بطبيعتها قادرة على افتقاد مكانها ، وكان من وراء ذلك قوى تريد أن تظهر هذا الفن في الآدب العربي وهم المستشرقون ودعاة التغريب ولو تركت القصة لطبيعتها لنقطت منذ اليوم الآول وهي في نظر جميع القراء ليست عملا أدبيا أو فنياً بقدر ما هي وسيلة التسلية وتزجية الفراغ وإن كل المحاولات لجعلها شيئاً له أثر وقيمة هي محاولات باطلة . وإن كتابات الآسماء اللامعة ليست إلا روايات غربية غيرت أسمائها ومواقعها ولكنها ما تزال تحمل عواطف و مشاعر واستجابات لاتمثل للشاعر والإخوة والغيرة على العرض .

والسؤال هو: لماذا يطلب من الرواية أن تصور فساد المجتمع وتعيد مواففه الخاطئة بصورة أشيد جمالا وتألقا ، مع أن المجتمع نفسه ينكر هيذه الصود الفاسدة ، ويدعو إلى التخاص منها ولماذا تحول القصة الحالة الفردية إلى ظاهرة عامة . وتدخل فيها أهواء المكتاب ورغباتهم فى تدمير المجتمعات أو تحقيق شهوات خاصة ، أن الرواية لاتريد أن تقول الا وجهة نظر معينة مفروضة ، سواء أكانت ماركسية أو ليبرالية سواء أكانت من أهواء النفس الى تكتبها ولكنها ليست على أى حال هى الحقيقة ، من أهواء النفس الى تكتبها ولكنها ليست على أى حال هى الحقيقة ، أنها تعطى نفسها الحق فى تريف التاريخ فتقول أن الفن لا يخضع للحقائق التاريخية وهى لا تخضع للأخلافيات وتفرض لنفسها حرية العرض مهما كان ذلك معارضا للفطرة أو لقيم المجتمعات . لاريب أن ما يعارض الفطرة لا بد أن يتلائم أو عوت ، فلا مستقبل فى الحقيقة للرواية العربية لاسباب كثيرة منها أن الوجدان العرب أغراضها كوسيلة المتغير الآدبى ويوم تصل الثقافة العلمية والفكرية إلى مكانها الصحيح سوف تنهار القصة نهائيا فإن القصة المعاصرة ليست إلا فئات الموائد

التي يواد بها تلمية الشباب والمراهةين عن حقائق الحياة وعن فهم قيم دينهم وحياتهم، وهي نوع من الطبل الذي يدق ليصم الآذان عن ممرقة الطريق الصحيح لهذه الأمة . وآية ذلك انهيار قصاصي العصر وانصرافهم إلى كتابات اليوميات الصحفية التي تمثل الخواطر السائبة التي ليست في حقيقتها عمل فني ، وهذا يؤكد أن القصة أو الرواية لم تـكن أكثر من وسيلة للتسلية وازجاء الفراغ وقد استخداما سيئاً قى تدمير القيم الاخلافية والدينية والاجتماعية بما حملت من صور الاباحة والجنس والكشف، ولقد أذيع أن هناك ٣٠ ألف قصاص تستهلكهم الأجهزة الحديثة هم تجار الكلمه بكل معناها والتابعين لاهواء المنتج الذي يدفع والمخرج الذي يصنسع ما تريده السوق أو تحتوية أهداف أبعد ، وما تزال القصة \_ وستظل طويلا \_ عملا موقوتًا مرتبطًا بأهواء الناشرين والإذاءات والمسارح ، لأنها لاتمثل مفهومًا حميقاً للمجتمع أو تستهدف حل مشكلة من مشاكل الناس ، فهي ماتزال تمثل هوى فرديا لصاحبها ورغبات مكبوته وأهداف طامحه إلى الظهور ومن وراءها قوى توجيها لتدمير المجتمعات ، وهناك تساؤل واضح : ما يفيد المجتمع من تصوير الواقع المرأو السيء أو القبيح المحصور المحدود، ولماذا تعاد صياغته بصورة فنية براقة أشد عنفا وأشد مرارة وأشد قبحا من الواقع نفسه وليعمم كأنه ظاهرة حقيقية ، أليس من رسالة الآدب أن يؤدى دوواً كريما يفتح أمام النفوس بوارق الامل والرحمة والحنان والعفاف ا

إن الذي يحول دون ذلك هو النفوذ الغربي الذي يتخذ من إدخال الفن الغربي وسيلة إلى إفساد الفطرة العربية الإسلامية وإفساد الذوق العربي الإسلامي ، ويرى أسانذة الاستعار الفرنسي أن الفن ليس كاللغة يمسكن القصاء عليها بحرة قلم وذلك بجعل اللغة الاجنبية هي اللغة الرسمية في التعليم والإدارة وجميع مظاهر الحياة ، ولا يستطيعون أن يفعلوا ذلك في الاغنية الجزائرية أو المغربيه وإحلال الاغنية الفرنسية محلها وإنما الذي يستطيعون علمه هو التدنى بالاغنية وبكلماتها والمسرح ولفته والموسيق بأنغامها إلى

هستوى الرداءة حتى إذا ماشبت الاجيال الجديدة محبتها أذراقها وأنصرفت عنها إلى الاغنية الفرنسية وإلى المسرح الفرنسي، بل أتاح أساندة الاستعار الفرص لفنانين عرب أن يغنوا بالفرنسية وهكذا نجحوا في خلق المدرسة الفنية الرديئة بالجزائر الى انحسر جمهورها إلى الشيوخ والمحكهول وبرزت تلاميذ المدارس الليسيات الفرنسية فحجبت أذواقهم فنون هذه المدرسة واقصرفوا إلى الفنون الفرنسية.

ومن ذلك انبعاث الاساطير الشعبية القــديمة وانبعاث الفرعونيات وتشجيع العبارة الاباحية في الاغنية والنغمة المثيرة للشهوات. والحقيقة أن القصة والمسرحية سيطرت في هذه المرحلة كوسيلة للتعبير ، صحيح أن هذا اللون من الادب قد ظهر قبل ذلك بكثير ولكنه سيطر على الساحة الادبية الآن. كان الجيل السابق يعتمد على المقالة فسكان لابد أن يقدم فسكرا عميقاً وإن يعتمد على ثقافة واسعة أما الان فإن القصة والمسرحية هما القالب السائد فى التعبير الادبى جعلتا الكاتب يلتفت إلى الناس يرصدهم ويتابعهم ويعبر عنه في أدبه والخطورة هنا أن بعض الكتاب يظن خطاً أن القصة والمسرحية لاجمتاجان لثقافة واسعة ، وكذلك خسرنا التحصيل والقيمة الادبية وخسرنا سلامة اللغة لأن الـكتاب لايهتمون بلغتهم ، لقد فقدنا القدرة على القياس وتصوركل من كتب قصة أو مسرحية أنه أديب عالمي ولو قرأ وعرف الادب العالمي لربما خجل حتى من الـكتابة وأسوأ ما في هذا الفن القصصي الحــابط أن يعتمد الكتاب على التفسيرات الماركسية والمادية جريا وراء القصص الغربي دون تقدير لدراسة الجتمع الإسلاى وجذوره وتياراته والقوى الدينية والروحية المؤثرة فيه ، وإن كانت بعض هذه العوامل محجوبة في الأوضاع المتردية الحاليه ، ومن هذه الاخطاء تفسيرات نجيب محفوظ بأن سيب انحراف المرأة أثها تخضع للظروف المادية وأنحل المشكلة الاقتصادية تحول دون السقوط ، وهذا مفهوم زائف ، فالمرأة المؤمنة بالله لا تأكل بثدييها وبالحلة فسوف يسقط هذا التيار من القصة لانها تخالف روح الادب العربي وإصالته وفطرته الى تقوم على الحقيقة الخالصة وستحيا فنون أخرى وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على سذاج كتاب القصة وعدم إلمامهم بأصولالادب ولابفلسفة

التاريخ أو تجارب الامم : سذاجتهم فى فهم الواقع المعاصر سياسياً واجتماعياً لذلك فهم حين يكتبون تبدو سذاجتهم وبساطتهم وضعف تجربتهم لانهم لم يقرأو وإنما ترجموا واستغلوا العمل القصصى فى أمرين : فى تحقيق أهدافهم وفى السكنب المادى . فقد أقاموا أدبهم على السكنب والخداع والتمويه وإدخال أهوا م تفس السكانب ومتابعة أحقاد الوثنين والماديين والإباحيين والشعوبية فى تدمير مقدرات المجتمع الإسلامى الذى بناه للقرآن واختفوا وراء شعارات براقة وكلات موجبه فعلى شبابنا أن لا تخدعهم هذه المصطلحات السكاذبة .



لابدأن يكون لنا نحن المسلمون موقف أزاء الحصارة الغربية العالمية، التي تنشر جناحيها على العالم كله ، وتحاول أن تحتوى الأمم بتقدمها المادى ومفاهيمها القائمة وراء هذه الصناعات والاختراعات ، في محاولة لفرض أسلوب عيشها الاستهلاكي الآباحي الوثني ، الذي وصل إلى درجة الانحلال وقرض أزمة الإنسان المعاصر ، نهم : يجب أن لانخضع نحن المسلمون لهذه الحضارة ولا نستسلم أمام فلسفتها ، ذلك لأن لنا نحن المسلمون حضارة ولنا مفهوم إسلامي عميق للحضارة والمجتمع قام على أساس القرآن ومنهج القرآن منذ أربعة عشر قرنا ولا نستطيع أن نتخلي عنه ، وهو مفهوم مرن مفتوح الإيجابية للمجتمعات ، ولكنه يتوقف عنـد ضوابط لا يمـكن تجاوزها تستمد إطارها من النوحيد الخالص وسلم القيم والإلتزام الاخلاق والمسئولية الفردية ، كذلك فإن الحضارة الإسلامية تقوم على مفهوم أن عطاء الله هو للبشرية كلها وليس لامة معينة أو جنس ممين وقد قدم المسلمون كل ما وصلوا إليه من منجزات العلم للناس جِميعاً وأعطوها للأوربين عن طريق الاندلس وكان مفهومهم إسعاد البشرية غير أن الحضارة الغربية عندما امتلكت أسرار العلوم والطافة قصرتها على الجنس الغربى وحده وحالت دون وصولها إلى الامم الآخرى وجعلت الحضارة بمفهوم المدنية والرقى والتقدم لاهلها وحدهم واعتبرت الامم الاخرى أمم متأخرة ومتخلفة وليست أهلا إلا أن تحكون تابعة مستعبده ، تنهب ثرواتها وتفسر على أن تظل ذليله فقيرة بالرغم من أنها تملك الخامات ومصادر الثروات.

 $(\Upsilon)$ 

لقد انفردت حضارة الإسلام بانبجاسها إلى الحياة دون سابق عهد وانتظار وقد جمعت في فجر نشأتها كل المقرمات الاساسية لحضارة مكتمله

شاملة فقامت فى مجتمع واضح المعالم له نظرته الخاصة إلى الحياة ، وله نظامه التشريعي الكامل وله منهجه المحدد لعلاقات الآفراد بعضهم البعض داخل هذا المجتمع ، وكانت هذه الحضارة وليدة حادث تاريخي فريد هو تنزبل القرآن السكريم ، وكان مردها إلى رجل فذ يستمد عظمته من أنه نبي مرسل من عند الله هو محمد وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد جاء الإسلام نظاما شاملا للحياة وافتتح حضارة جديدة حقا .

وقد انحدر عن الفكر الإسلام ظهور مؤسسات أربع:

هي المسجد والجامعة والمستشنى والمرصد .

١ — المسجد لإشاعة الثقافة الشعبية وتوبية جمهـــور مؤمنين في وحدة مذهبية أخلاقية .

٢ - الجامعة : الدراسة والبحث في ميادين المعرفة كالطب والحكمة والعلوم.

٣ ــ المستشنى : المارستينات للعناية بالصحة العامة ومقاومة الأمراض.

المرصد الفلكى : لمتابعة سير النجوم ومعرفة مدارات الأفلاك .

وعن هذه المراكز تطور المسلسل الإنساني في الحضارة البشرية وأخذت أوربا عن الحضارة الإسلمية المغربية هندسة الجامعات والقاب العلماء ومضامينهم والشعارات والاجازات ( بكالوريا \_ عن كلة حتى الرواية الفردكيوم) كوليح \_ كليه .

ومن طبيعة الحضارة الإسلامية أن تصوغ الفرد صياغة عضوية بحيث يمتزج وجوده الفاعل بأسس هذه الحضارة وقيمها الخاصة والعامة ويجعل من العسير إن لم يكن من المستحيل إلغاء كيان الأفراد إلغاء تاما دون إلغاء وجوده الحسي ذاته ، لذلك فكل مانجحت فيه الحضارة الغازية فيا يتعلق بالشخصيسة المسلمه هو هذه الازدواجية التي نشاهدها فحياتنا المعاصرة بين مظاهر خارجية

تعسكس أشكال الحضارة الغربية وبين مظاهر باطنية تعكس مرتكزات الحضارة القومية ويتجلى الصراع بين الدخيل والاصيل فى ذلك التمزق الذى تعانيسه الشعوب المسلمة بين قيمها الموروثة وبين مايهجم على حياتها من تيارات وافدة.

#### (4)

عناصر الحضارة في التصور الإسلامي أربعة :

١ ــ قاعدة إيمانية أخلاقية ٢ ــ ثقافة ومعرفة .

٣ \_ جمال وفن ٤ \_ نقنية صناعة

وكلها تدور فى إطار الإيمان والآخلاق (الثوابت).

ولكل من التصور الرباني والتصور المادي متطلقا ونهجا وغاية تغذير الآخر، وهما يشكلان قاعدتي تحرك إنساني متباينين كليا تباينا ينتج عنه باستمرار اختلاف الحضارة كلها والسلوك البشري في ظلما ومردودها العام في حياة الإنسان ولقد قامت الحضارة الإسلامية تعبيرا حيا وعارسة إنسانية للشريعة الإسلامية ، حضارة صراط مستقيم ، بدايته إسلام ومسيرته جهاد وحاضرة سلام وقيمة حسن اليقين وقد تميزت بأنها تستمد قواعدها وأصولها من الوحى الإلحى الذي تتجلى فيه صفات الله تعالى الإيجابية .

أما الحضارة المادية بقسمها:

١ \_ المذهب الفردىأو الحر الديمقراطي الرأسمالي .

٧ — المذهب الشيوعي الثوري أو الاشتراكي العلمي أو المـاركسى الحضارة في هذا التصور بجناحيها تقوم بالدرجة الأولى على المادة وتربط بها الإنسان معتمدة على كشوفه العلميـة والتقنية ، وترتبط بالظروف البشرية وملابساتها غير المستقرة سواء في ميدان الحكم والسياسة أو في ميدان العلم والنقنيه حيث تذبدل الاحكام والمعطيات العلمية والاخلاقية تبدل النظريات

وقواعد الانطلاق ــوأبرز أخطار التصور المادى أنه يربط الإنسان بقوة علباً بديله لله تبارك وتعالى : هي الامة والعنصر والعلم والعقل والحزب والزهيم واللذة والإنتاج وجعل منها آلهة تعبد . يقول الدوس هكسلى : إن للسنون الخسون الاخيرة تمثل تقهقراً كبيراً في التوحيد واتجاها نحو الوثنية في عبادة آلمة كالطبقة الاجتماعية والفرد والامة .

إن الأصل الأصيل الثابت هو = وجود الله + التصور الربائي للحياة فالمعرفة الانسانية محدودة دائما وغير قطعية الثبوت فهى قابلة لأن تتفتح منها موة بعد مرة آفاق جديدة . ولذلك فإن التصديق الإنساني بالغيب الإلهي هو أساس ثابت وهو مصدر سكينة النفس وسمو الغاية ، ومن شأن هـــذا أن يكون حضارة إيجابية إيمانيه ممثلة لـكل جوانب النفس الإنسانية مسعدة للبشرية ، لأن موازين الخير والشر فيها وقو اعد الأخلاق وضوابط الحياة الفردية والاجتماعية مستقرة ، على مرونتها لأنها تصدر عن حقيقة واحدة ثانية كبرى : هي الحقيقة الإلهية .

أما العالم اليوم فإنه يعيش الحضارة الضالة إشفاقاً وعجزاً اوتسلطاً وقهراً أو غفلة وافتنانا غير متنبهين إلى انهيار المعنى الإنسانى فيها بحيث تزداد الجرائم وتنحط الآخلاق وتنحل الروابط البشربة ويتفاقم القلق والمرض والانهيار العصبي وادمان الجور والمخدرات ورفض الحياة بالانتحار أو بالعيش الميت .

ولقد أدان الحضارة الغربيه علماؤها وفلاسفتها . فهم يقرعون نواميس الخطر وينادون بضرورة إعادة إنشاء الإنسان من جديد في ضوء نظام جديد وليس بديلا للنظامين اللذين يحكمان العالم إلا: الإسلام .

( محمد قطب )

(1)

إن حضارة الغرب قد عجزت عن المحافظة على القيمة الإنسانية الحضارات في قامت أساساً على المادية ومر ثم تطورت مفاهيمها في ظل عوامل

فُذَات فاعلية إلى تغليب مفاهيم إطلاق الغرائز وتعزيز حيوانية الإنسان، وقد عبر عن هذا المعنى أكثر من باحث غرق:

المميق القيم الثقافية السائدة وعجزت عن تحقيق الوفاق بين عالم المثل الأعلى المتمثل في كتابات الإنسانيين وبين حقائق هـــــــــذا الواقع الحافل بأهوائه ومطامعه وخصوماته ، إن الحضارة تمر عنحة ،ن محن الشك والحوف والإلحاد وتميع المعايير الثقافية والقيم الاخلاقية بصورة تنذر بشر مستطير من حياة الفرد وحياة الجماعة .

٧ - ويرى أرتولد تويني أن أزمة الحضارة الفربية هى (الدين) ويقول إن الحضارة الغربية المتدهورة لا يمكن إنقاذها إلا بالدين ، ذلك لانها مصابة بالخواء الروحى الذي يحول الإنسان إلى قرم مشوه يفتقد عناصر وجوده الإنساني ويعيش الحد الآدنى من حياته ، وهو حد وجوده المادى قسب ، عا يصيبه بأمراض السأم الروتينية ، وفقدان الهدف فى كل ما يأتى خواء روحى يحول المجتمع إلى قطيع يركض بلا هدف ، كاتركض القطمان دو بما تفحص لمعى مسيرته الهوجاء كا يضطر المدركون أحيانا إلى إعلان دو بما تفحص لمعى مسيرته الهوجاء كا يضارة المتدهورة لا يمكن إنقاذها إلا الشقافهم عليه ، ويرى تويني أن الحضارة المتدهورة لا يمكن إنقاذها إلا وطسعة الدنيا :

٣ - ويرى بعض الباحثين: أن تبعية الحضارة الحديثة لأخلاقيات الحضارة الرومانية واليونانية في عبادة الجنس قد أسلمتها بمرور القرون إلى حياة الاباحية وتحطيم العنوابط التي لابد منها في توجيه الطاقة الجنسية إلى بناء الحياة لاتدميرها وقد عمق هدذا الاتجاه عوامل كثيرة من أهمها موقف مفسكرى السكنيسة الاوائل من الجنس واعتباره خطيثة وقذارة يجب التسامى عليها دين أي مراعاة لحقيقة وجود الدوافع الجنسية في الإنسان علمهم بذلك يخففون نوعة عبادة الجنس في الشعوب الاوربية التي ورثتها عن

الحمارات السابقة محيث أدى إلى العسكس وولد رد الفعل العنيف وذاك لعدم قدرة الإنسان على إقتل غرائره نتيجة الصراع العنيف داخل النفس الإنسانية ولقد انفجر الكبت الجماعي في صورة إباحية مستورة أحيانا متسربلة بسرابيل التدين الظاهري ومنها تخطيط اليهودية العالمية في العصور الاخيرة لتقويض المجتمع الغربي المسيحي من الداخل وتفجيره جنسيا.

ويقول الدكتور الكس كاريل ( الإنسان : ذلك المجهول ) : المخارة العصرية تجد نفسها في موقف صعب لآنها لاتلائمنا . لقد أنشأت دون أية معرفة بطبيعتنا الحقيقية إذ أنها تولدت من خيالات الاكتشافات العلية وشهوات الناس وأوهامهم ونظرياتهم ورغباتهم ، ان أهم سمات هذه الحضارة : إإن المادية البربرية التي تقسم بها حضارتنا لانقاوم السمو العقلي فحسب ، بل أنها أيضاً تسحق الشخص العاطني واللعايف والعليف ، أولئك الذين يحبون الجال ويبحثون هن أشياء أخرى خير المال . ويقول عن سبب انحراف الحضارة ومصيرها :

يجب أن يكون الإنسان مقياساً لمكل شيء ، ولمكن الواقع غير إذلك فهو يرغب في العالم الذي ابتدعه ، أنه لم يستطع أن ينظم دنياه بنفسه لأنه لا يملك معرفة عملية تطبيقية ، ومن ثم فإن التقدم الهاثل الذي أحرزته علوم الجماد على عاوم الحياة هي إحدى المكوارث التي هانت منها الإنسانية فالبيئة التي ولدتها عقولما واختراعاتنا غير صالحة ، إننا قوم تعساء لاننا ننحط أخلافيا وعقليا إن الجماعات والاهم التي بلغت فيها الحضارة الصناعية أعظم نمو وتقدم هي على وجه الدقة الجماعات والاهم الآخذة في الصناعية أعظم نمو وتقدم هي على وجه الدقة الجماعات والاهم الآخذة في الصناعية أسرع من عودة في الصناعية أسرع من المورق المدائية غيرها إليها ولمكننا لا ندرك ذلك إذ ليس هناك ما يحميها من الظروف المدائية أوجدت أحوالا معينة الحياة من شأنها أن تجعل الحياة نفسها مستحيلة لاسباب لاتزال غاهضة .

### أزمة الحضاره الغربية

وقد أجرى عدد من الباحثين تحليلا واسعا حــول ازمة الجضارة الغربيـة كان الززها :

أولا: مضادتها للقطرة الإنسانية وأنها أهدرت خصائص الأنسانية كجنس وفرد ونوع وقد بدأت فى ظروف جعلتها تنفر من الدين مثل عادته وحاريته معاداة حاقدة وعبودته لذاته وشهواته وكان الصراع من الدكتيسة ودعاة الاصلاح فى أور ما والحكم بأن الدين لا صلة لة بالعلم لذلك كانت (المسادية) اخص سمات الحينارة المعاصرة ولم يسكن للقيم الانسانية بمفهو مها الشامل مكان فيها فعنلا عن نهب ثروات الامم المختلفة بعد استعارها ومها أختلفت هذه النظم والمبادىء قأنها ستلتى فى قاعدة مشركة هى النظرة المادية للانسان ومجافاة العقائد الدينية وهذا مناط هجزها عن تحقيق السعادة البشرية (دكتور محمد الدسوق)

(ثانياً) أن الخطأ الفادح الذي وقعت فيه الحضارة المعاصرة هي عزل العلم عن القيم ومازال هذا الخطأ قائما ومازال العلماء في الشرق والغرب لا يرون للقيم معلمانا عليهم أو مدخلا في معاملاتهم، ومن هنا يناهض الاسلام الحضارة المعاصرة لانها تجلت عن عبادة الله (نبارك وتعالى) وعبدت المادة والشهوات.

(ثالثا) البشرية اليوم فى أشد الحاجه عقيدة تنقذها بما هى فيه من ضلال وانحراف عن سواء السبيل فقد أفلست كل النظم الوضيعة الى سادت فى العصر الحاضر فلم تكفل للناس جياة السلام والاستقرار وانما جلبت عليهم الاضطراب والصراع والتمزق وقدد عارضت الحضارة المعاصرة القيم الدينية الصحيحة وجرفت البشرية في بحار المادية والعنصرية واراقة الدماء وأجدت فراغا عقائديا للمجتمع وقلقاً نفسياً.

(رابعاً) ايدلوجية الفكر الغربي يسودها الوجدان المتشائم بكل أبعادها ومظاهرها في الآداب والفنون والفلسفية والاخلاق والسياسية ، وأن هذة محتا

الايدلوجية السودادية المتشائمة (كا يقول سمير كرم) تنشر في أوسع نطاق في عالم الغرب افطار عن لا معقولية الحياه وعبث الوجود، وقد أصبح المفكرون المتشائمون يشقون هحجات هيسترية على فكر يؤمن بالتطور الانساني ومن هنا فإن الوجودية هي آخر صبحات الفلسفة التشاؤمية ويمدكثير من الباحثين مصدر التشاؤم إلى القول بالخطيئة التي تطارد كل انسان في الغرب.

( خامساً ) اخفقت الحضارة الغربية في صنع الانسان أو تربيته أو تلهيمة حاجاته فقد حرمته الراح والتوازن ومنحته القلق والجشع وسحبت من تحتــه بساط الامن والاستقرار ، فنحن نجـد أكبر نسبة للانتحار هي في اكثر الم ول رقيا ماديا كالسويد وسويسرا ، ونرى الوجودية تشجع على الانتجار من الحياة التي هي عبث وسأم وغثيان ، وكان أخر مظاهر ذلك الانتجار الجماعي الذي صدم العالم ببشاعته حيث اشرق زعيم جماعة هيكل الشعب (جيمس جونز ) على انتحار حوالي تسمائة شخص من اتباعه بالسم ثم اطلق الرصاص على صدغه وظهرت في بريطانيا جماعة أخرى شمارها ، تخلص من حياك بارادتك وبطريقه سهلة ، وتلتي هذه الجماعة رواجاً ضخماً ، فضلاً عن الرشوات وعصابات الاضرابات والفضائح والجواسيس والعصابات والطابو والخامس والموءاد والماهيا ، والكلاكس لولان وعصابات المهربين وظواهرالعنف في القنل والجريمة كبعاعة الهيبيين والردكوز،ومن تجاوزاتها أنها لانعاقب على الزناو لانعتبرهاجريمة وفي الدول المتأثرة بقانون نابليون يقصر جريمة الزنا المرأه المنزوجة ولايحق للزوجة أن تطالب بالنفر ق بينهاو بين زوجها بسبب الزنا الا لم ا ثبت وقوعه في بيت الزوجية أكثر من مرة ، والشارع الأور . يعج بالمومسات والشاذين وحتى صاروا هم الاكثرية ، وقد أباح القانون الابجليزي العلاقات الشاذة مالم تكن مع قا ـ بر ، وكذلك صار للشاذين جمعيات ونقابات في المانيا وامريكا وبلدان كثيرة وقد أنشأ اليهود في (أورنيب برسي )كنيسا خاصا بالشاذين جنسيا في أحد أحياء نيو يورك المعروفه بالكثافة اليهودية ، وقد اتسعت حركة الشاذين بفضل رعاية الصهيونية العالمية ويقدر عدد الشاذين في الولايات المتحدة ١٧عشر مليونا وقد عينوا حاخاما شاذا للكنيس. وتحتاج فرنسا وغيرها من الدول ثورة المومسات يطالبن بالاحترام الاجتماعي ووضع حد لاضطهاد رجال الامن أمم .

وفى نيورك مليون وماثنا ألف شاذ والحركة الصهيونية تستخدم الشاذين الجمع التبرعات لإسرائيل وهذه أخطر علامة من علامات إنحطاط الحضارة الاوربية وسقوطها المادى والممنوى، وقد كتب فى سقوط الحضارة: كولن ولسن وتوبتى وكامور وزحاروف وآخرون أثبتوا بانتحارهم خلال ماديتهم رغم وصولهم إلى على المرانب منهم ستيفان زفابج، ونيتشه وهمنجواى.

ولا ريب أن نظرة المقلدين الشرقيين لهـذا السةوط الحضارى خطيرة ، فهى تهدف تحطيم الشخصية الإسلامية ليتحققوا مبتغاهم من الذوبان في شخصية الغرب والانحراف في نيادات الاستعاد .

(سادسا) ومنعلاقات سقوط حضارة الغرب: (ظاهرة الهيبز) ومغالاتهم التي تبلغ حد الشطط و دلالتهم على روح الانتقاص على المجتمع الغربي الفاسد و تصور هذه الظاهرة مدى ما تحدثه المجتمعات الغربية من أثر على العلاقات الجنسية تحت نير المجتمعات الرأسمالية ترتفع فيها صيحة الجنس والصراع الطبيعي، وقد كان سارتر فنطرة بين الوجودية والماركسية ثم جاء ماركوز فنظرة بين الماركسية والفرويدية .

(سابعا) من أخطر ظو اهر الحضارة الغربية: [ظاهرة إنتحار العلماء المتعدمة عين الانتحار] وقد زاد إنساع هذه الظاهرة في المجتمعات الصناعية المتقدمة خووصا في الوصدات الحضرية السكبري ، بل و إتخاذها طابعا وبائيا إلى حد ما لدى بعض الفئات لمجرد مشال : فناني السينما وكذا إرتباطها ببعض الظواهر الآخري و تداخلها معها ، كظاهرة الادمان على تعاطى لمخدرات والجنس والحر والميسر، حتى ارتقائها لدى بعض فئات الجهة المفكرة الستلبة في المجتمعات الاستهلاكية إلى أوع من فلسفة (الخلاف) ودعوة بعض المتشائمين من حديرة الحضارة المعاصرة و تأزمها وإفلاس بعض مناحيما إلى ما يشبه الانتحار الاجتماعي بإيرازهم للجوانب السلبية (ماركوز) وإصرارهم مع ذلك على السدير في نفس بالموازم المعرائب السلبية (ماركوز) وإصرارهم مع ذلك على السدير في نفس بالموانب السلبية (ماركوز) وإصرارهم مع ذلك على السدير في نفس

المسيرة الاستلابية والعدوى والوباء لم يتوقف عند المرضى بل أنه تجاوزهم إلى المعالجين لها بمعنى إنتجار العلماء المتخصصين في دراسة الانتجار وأحدث مثبال يذكر انتجار أحد عمداء الدراسات الاجتماعية والنفسية في الولايات المتحدة.

إن المعرفة العلميه رغم عمقها لم تعطه الثقة في الحياة بقدو ماعمقه لديه دو امل الشك فيما وفي قيمتها . إن الإنسان الذي اتخذ من ارضاء رغباته وإشباع غرائزه المادية هدفا لاشك سينتهي بانتهائه ، أما الإنسان الذي يرى أنه يعيش كما هو اسمى وإن معرفة مهما تعمقت ، وفاضت فهي قطرة في محيط للمرفة الغائبة هو الانسان المتوازن الذي استطاع أن يو ارى بين رغباته وقيمه ويعادل بين غرائره و مثله ( دكتور رشدي فكار ) ،

إن وفاة علماء طب القلب بالقلب، ووفاة الداعي إلى أن عسل النحل يطيل الحياة وهو في صدر شبابه، هذا يقيم دليلا جديدا على أن الإنسان لم يؤت من العام إلا القليل وإن أصالته الحقة هي في تواضعه مهما أعطى من المعرفة، وأن هذك غائية المعرفة الروحية ونسيبه المعرفة العلمية، وإن هذا الفهم الإسلامي يقوم عليه وجود الإنسان ومآله، فإن صدق الموقف لا يجدد إلا على مستوى غائية المعرقة التي الم تدرك بعد والتي هي رمز لعلم الله تبارك وتعالى وكاله العارف بكل شيء لانه هو الخالق لـكل شيء أما أن الانطلاق من مستوى الجزئيات في فهم بعض معطيات الوجود من خلال الاكتشافات والاختراعات فقد يدفع الإندان بعض معطيات الوجود من خلال الاكتشافات والاختراعات فقد يدفع الإندان الى السكفر بخالقه وإحلال نفسه محله وعليه أن يعرف أنه أراد أو لم يرد مازال مسيراً بقو انين السكون الخالده التي تلتهم ذوى العقول الواعية الشاكرة عظمة المحوك والمسير لها:

( إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً ، إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفورا ) .

### إنهيار الحضارة الغربية

إن الصورة التي تقدمها الحضارة الغربية بشعة غاية الشاعة في كل مجال من مجالاته: في مجال إدمان الخر، وإنهيار الاسرة ، وظاهرة الجريمة .

1 — إدمان الحر هو المشكلة الأولى فى الغرب وهو القصة الأولى فى الدول الشيوعية والحسكم الدكتاتورى هو سبب إقبال الناس على السكحول . فقد ارتفعت معدلات إدمان الحر فى البلاد الشيوعية ودول الشيوعية يشربون لانهم مكبوتون نتيجة ديكتاتورية الحزب الشيوعى الحاكم ولان الحر هى السلعة الوحيدة المتاحه فى السوق حيث يتفق البولنديول ١٨ / من دخولهم على السكحول والادمان .

٧ – موجه الانتحار الجماعى تعود إلى أوربا ( هن مجله اورينو الايطالية) ١٩ / ٥ / ٧٩ نشرت الاحصائيات الدوليه أن مايزن على ألف شخص ينتحرون يوميا فى العالم أجمع ، وأن الذين يحاولون الابتحار يبلغ حوالى غشرة آلاف شخص فى اليوم الواحد ، ويعبر الانتحار من أعقد وأخطر المشاكل التى يعانى منها الناس وتحتل الولايات المتحدة رأس القائمة من الدول التى تسجل فيها نسبة الانتحار على معدلاتها وتمثل اليابان المركز الثانى .

٣ - طبيب إنجليزى يحلل أمر قومه ويقيم أخلاقهم فيسكتب محدراً منذراً من (الانحلال الخلق) وتدهور القيم والمثل العليا ويقول ستصيب الجيل الجديد أمراض سريه لا أول لها ولا آخر تجعله عاجزاً عن متابعه حياته وعن الإبداع الفي والعلمي ونسبة تلك الامراض بين أطفال المدارس التي زادت ٧٠ في المائه عن العام السابق هي آفة خلقية كالسوس تنخر في كيان أمة كانت يوما من الامم المعلينة تنها و مكانتها بين دول العالم ، وهكذا حدث للأمبراطورية الرومانية التي المحلت بخلقياً في أواخر سني ازدهارها حتى أصبحت الاميرات والنساء الشريات يشترين الشبلن بأغلي الاثمان ثم تضمهم فيها يشبه الحريم ويقدمن لهم الشريات يشترين الشبلن بأغلي الاثمان ثم تضمهم فيها يشبه الحريم ويقدمن لهم

أفخر الاطعمة ويرتدين أفحر الساب ولايعود لهؤلاء السبان من عمل سوى الاكل والنوم والرياضة لنربية عضلاتهم للمحافظة على لياقتهم البدنية حتى تستمع سيدانكم وهكذا حدت للإمبراطورية الاثيوبية التى انهارت القيم فيها فأصحبت كلاب الامبراطور نأكل في صحون من الذهب الخالص، ولاتأكل سوى أعز مقاطع من الملحم يطعمها لها الامبراطور بنفسه على حين يتضور الشعب جوها خارج أسوار القصر، وهكذا حصل للإمبراطورية الاثيوبية التى اضحت فيها الدهارة عملا شائعا مشروعا يشرف على البيوت السرية الإمبراطورية نفسها، الدهارة عملا شائعا مشروعا يشرف على البيوت السرية الإمبراطورية نفسها، بل يقال أنها هي التي كانت تمتلك البيوت فليس عليها الآلاف من الجهات فتفتح بيونا أخرى جديده حتى ضج الشعب وأنهارت حصون تلك الامبراطورية النخرة على رموس أصحابها.

٤ — ظاهرة الجريمة فى أمريكا حديث كل من زار الولايات المتحدة ، قتىل المارة بالرصاص والهجوم على البيوت، والمعتقد أن أول أسبابها انتشار البطالة أو المخدرات والاقراص بين الشباب والفتيات ، يقول إحصاء أن ثلاثين ألف شخص ينامون على أرصفة الشوارع ، أو مقاعد الحددائق فى نيو يورك لامهم لايستطيمون أن يدفعوا إيجار مساكنهم وهو عدد بشع فى مدينة من أغلى مدن الدنيا انتشر السكوكاكين فى أمريكا انتشاراً كبيراً يباع فى بعض مدارس البنات .

# ه – إنهيار الأسرة الغربية ( الصحف ٢٠ / ٢ / ١٩٧٣ )٠

أعلن الدكتور لويس هيلمان مخطط الاسرة الامريكية إن العقم الذى يقصد به تحديد النسل يتزايد الاقبال عليه في أمريكا بسرعة مذهلة وإن ٢٠ في المائة من الازواج والزوجات الامريكان سوف يصبحون عقماء بحلول عام ١٩٧٥ وذكر أن تعقيم الرجال والنساء في مدن الساحلين الشرق والغربي قائمة على قدم وساق ولمكنها تسير في بطء في الولايات الوسطى وفي الجنوب وقد أجريت عملية مسح في سان فرنسسكو أوضحت أن ٢٦ / مرس الازواج والزوجات الذين طلبوا تعقيمهم قد عقموا بالفعل ، والامهات اللواتي بلغن سن ٣٢ قهد أعلن

اسرهن بما يكنى من الأولاد والبناء وبق لهن ١٥ سنة تقريباً من الحصوبة والإمجاب وانهن يضقن ذرعا بتناول حبوب منع الحمل وتحسين أثار نسيان تناول الحبة يوما ويؤمن بأن التعقيم مضمون جداً ، وقد بدأ بتعقيم النساء في أمريكا هنذ سنوات أما تعقيم الرجال فقد بدأ ينتشر انتشاراً سريعاً منذ أربع سنوات هذا وقد أثبت علماء جامعة فلوريدا الامريكية انخفاض معدل الخصوبة لدى الرجل الامريكي وأنبتت الدراسات المتعددة انخفاض معدل الخصوبة لدى الرجل بوجه العام في الدول الصناعية .

و سجلت الدكتورة ابرن هيكان استاذه علم النفس بحامعة كالفورنيا علاحظاتها الطبية أثناء قيامها بعلاج ثمانية آلاف من المرضى بالاضطراب النفسى ودونت تشخيضها لاسباب أصابه بعضهم بأمراض بدنيه كقرج المحدة أو ارتفاع ضغط الدم وأمراض القلب والحساسية والاضطرابات المعنوية وغيرها وارجعت ذلك كله إلى المبالغة في التطلمات ومتطلبات الحياة العصرية واقتناء الفاخر من السيارات والزوارق والادوات المنزلية وأجهزة الترفيه وأحدث الازياء والطموح إلى تقليد الآخرين بمن هم على مستوى اقتصادي أرفع بنتيجة أنهم يستهلكون صحتهم ويرهقون أعصام وأن ١٠٠ / من الامراض النفسية السائعة في العصر الحديث عصدرها الهموم الناشئه من الشغال البال تجمع الكاليات .

۷ – وبعد الدكتورسالم نجم أن الخرهى معول تقويض الحضارات ، وأن الادلة تشير إلى أن تعاطى الخر ولو بكمية قليه له يؤثر تأثيراً سيئاً على قدرة الإنسان فى الحسكم على الاشياء وعلى مهارته اليدوية وأشار قانون سوفيى إلى أن إدمان الخرادى إلى الإضرار بالاقتصاد القوى نتيجة إنخفاض الكفاية الإنتاجية

٨ - فى الولايات المتحدة الأمريكية تحيط الشباب فى حياتهم التى فقدت كل ما يمت إلى الدين والمجتمع بصلة . وهذا ما دفع ما يقرب من المليون شاب وشابة الى منظمات تتخذ الدين أو العقائد الجديدة ستاراً لأعمالها ومن أشهر هذه

المنظمات كنيه الوحدة يرأسها رجل هاجر من كوريا يطلق على نفسه اسم ( رفيدس مابح فون ) أى الشمس مقدسة ،أيها الشيء القمري ، توجه هذة المنظمة نشاطها نحو الشيء الآمريكي ويقدر إتباعها بثلاثين ألف شاب أمربكي يطلقون على أنفسهم اسم القمريون ، وينتشرون في مختلف أنحاء الولايات وتتنافس هذه المنظات فيا بينها كما تواجه غضب أولياء أمو رالشباب وسلطات البوليس والجهات الدينية والتقليدية ، ولذلك تعمد هذه المنظات إلى إستخدم غسيل الدماغ والسيطرة التاعة على الشباب أو الشابة حتى يصبح تابعاً سهل الانقياد .

ه حاعات تعلن عن نفسها أنها تقدم أفضل طريقة للانتجار ، هذه الجماعات تلقى و إجافى بريطانياحيث يتضاعف عدد أعضائها وأصبح أربعة آلافى خلال شهرين ، والسؤال هو : المدنية الغربية إلى أن ؟

وقد أدان الحضارة الغربية كثيرون :

١ — أدانها سولجستين العالم الروسي المعروف قال :

إن الأسباب المؤدية إلى إنفجار عالمنا تبدو واضحة للعيان وهي: إنقسامه إلى قو تين عظمتين تملك كل منهاقوة كافية لتدمير العالم . هذا في حين أن عالمنا تقتسمه شروخ أكثر عمقا وأكبر عدداً مما يبدو هناك مما يسمى بالعالم الثالث .

والواقع أن هناك أكثر من ثلاثة ولسكنها لا تبين هذه العوالم جيدا لائنا بعيدون عنها جدا ، فكل حضارة أصيلة دامت قرونا طويلة واتسعت حتى شملت مساحة واسعة نسبيا من الأرض هي في الواقع عالم قائم بذاته ملى بالالغاز والمفاجئات التي لا تخطر للعقسل الغربي: تلك مثلا هي حالة الصين وحالة الهند وحالة العالم الإسلامي خصوصا إذا حسبنا إمتدادته في إفريقيا . إن ما يسود الغرب من أوضاع تهدد بالهياره ترجع إلى أن العالم الغربي منذ إنتهاء العصور الوسطى وبد، عصر النهضة أخذ يهجر الدين ، ويتمرد على القيم الوصية ، ويحط

من شأنها ، و يجعل القيم المادية هي أساس حياته و عور أفكاره ، و برهان تقدمه ومصدر سعادته . الرفاهية المادية في كل شيء ، طموح الفرد مادي ، وعود الزحماء مادية ، ثقافة الإذاعة والصحافة والتليفزيون مادية في مادة أكثر واستهلاك أكثر مقتقبات أكثر ، هذا التفكير المادي المنطلق يلتني فيه الشرق والغرب ، فإذا كان الشرق ماديا ملحدا رسميا ( الانحاد السوفيتي ) و يحكم فلسفة الدولة ، فالغرب يصل إلى نفس النتيجة عن طريق آخر: طريق الانفاس في المصلحة والمادة وحب الاقتناء والاستمتاع والزيد من المنقناء والاستملاك وحضارة شأنها البحث عن اللذة والاستمتاع والزيد من الرخاء لا يمكن أن تدكون حضارة سائحة تهاب : الموت و تدكره التضحية ، فهي تقنازل أمام خصومها خطوة خطوه طلبا للسلام ، إن الغرب كما هو الآن فاقد لصحته الداخلية مهما أخفت ذلك مظاهرالة وة والرخاء ، وإن قلسفة الغرب تعتب أن الإنسان خلق للسيادة وبالتالي فإن كل شيء يجب أن يكون لمصلحة الفرد ولكن الإنسان كا خلق للحياة فقد خلق للموت و بالتالي فلابد له من الإيمان :

الإيمان بالله وبالقيم الروحية والمعنوية وبأن رسالة الإنسان هي الارتقاء إلى قيم أعلى وليست مجرد إقتناء أكثر .

٧ ــ ويتساءل السيدأبو الحسن الندوى: هل سعدت الدنيا بالحضارة الأوربية ويقول أن الأوربين قد فقدوا تعادل القوة والآخلاق ــ والتوازن بين العلم بظاهو من الحياة الدنيا ــ والدين ، منذ قرون فلم تزل القوة والعلم في أوربا بعد النهضة الجديدة ينموان على حساب الدين والآخلاق ، ولم يزل الأولان في إدتفاع وإرتقاء والآخران في إنخفاص وإنحطاط حتى بعدت النسبة بينهما ونشأ جيل كأى هيزان لصقت إحدى كفته بالرأى وهي كفة القوة والعلم ، وخفت كفة الآخلاق والدين ، وبينها يتراءى هذا الجيل المناظر في خوارق الصناعة وعجائب الكون وتسخيره المادة والقوى الطبيعية لمصالحه وأغراضه وكانه فوق البشر الذهو لا يميز في أخلاقه وأعماله ، وفي شرهه وطمه ـــه وفي طيشه ونوقه وفي قسوته وظلمه عن الهائم والسباع ، وبينها هو قد ملك جميسع وسائل الحياة إذا هو لا يدرى كيف يعيش وبينها هو قد بلغ الغايات في السكاليات وفضول الحياة، إذا هو لم يعرف المبادى الأولية والبدهيات للحياة الإنسانية والمدنية والآخلاق

فنراه يويد أن يصعد إلى الساء ويريد أن يناطح الجوزاء وقد خولته العلوم الطبيعية قوة قاهرة وهو لا بحس إستمالها كطفل صغير أو سفيه أو مجندون بلك أزمة الامور ويؤتى مفاتيح الخزائن فهو لا يريد أن يبعثه بالجواهر الغالية وبعثت في دماء الناس ونفوسهم. وهل انجبت حضارتها إلا عنصرية الجنس والقومية وهل خرجت إلا جماعات الحنافس والهيمين و ملأت العيادات النفسية والمصحات بضحايا الإدمان على المحدرات والضائمين.

٣ - ويقول باحث متمكن: ألم يعلموا أن الغرب يعانى اليوم من فراغ أخلاقى خطير نتيجة تحطم القيم الدينية ؛ كان يكنى هؤلاء وهؤلاء الاطلاع على بعض الإحصائيات عن معدل الانتحار فى السويد ؛ والمسمم السكحولى فى بولندا مليون ونصف مليون طفل غير شرعى لفتيات غير متزوجات فى أمريكا بمسالة دكتوراه ١٩٦٣ تقول إن ٥٦ / من المتزوجات فى أمريكا يمارسن الجنس مع غير أزواجهن و ٢٠ / من بنات الجامعات يعتمرن المعاشرة دون زواج ليست أكما وإن الحنافس ليسوا مرحلة أو شكلاحضاريا والمكتهم ظهروا كرد فعل ماكس لاخلاقيات المجتمع المحافظة وسوء توزيع الدخل والاحتكارات وانقياد الطبقة الوسطى فى خلاف واس المال دون مبادىء و تعليق العربى للخنفس الأمريكي دون فهم لفلسفة السياسة عن سفه تعلمه من وسائل إعلام جاهلة تنقل له الصورة دون فهم لفلسفة السياسة عن سفه تعلمه من وسائل إعلام جاهلة تنقل له الصورة دور المضمون و يقدمون لنا فنات من كلام وطبخات فيحة علينا أن نودودها ونفهمها على أتها حضارة الغرب ؛ والواقع أن كل حضارة تمر بمراحل نمو من الطفولة إلى الشيخوخة ثم الموت فه ل يحتى أن يستخدم جزءاً غير مقبول من أخلاقيات هذه أو تلك ونسميه حضارة الغرب .

٤ – ويرد كشير من الباحثين انهيار الحضارة إلى (الترف) ويقول: عندما يتجه المجتمع المتحضر إلى الترف يفقد مبررات وجوده ويتجه إلى النهاية وإلى التدمير ليفسح مكانه لنجربة أخرى وقد وصلت أعلى درجات الترف والذي في بلد كالسويد يتمركز على رأس القائمة في احصائة الانتحار العالمية ، ذلك لأن غنى البطون قتل الارواح الحاويه وخلق نوعا خطيراً من الانسحاب من الحياة أشنع من الانتحار وذلك عن طريق المويقات والادمان على المخدرات .

ويرى آخرون أن (قلة "نسل) هي أقوى معاول هدم الحضارة وأن تاقض النسل خطر كبير على الاجتماع وكان منذ أقدم المصور من أسباب زوال الحضارات والآمة الرومانية لما رفه أهلها ورغد عيشهم تناقص نسلهم وكان هذا التناقص من أسباب إنهيار حضارتهم .

ويرى من غيرهم أن ( الاخلاق ) هي من أهم العوامل المعنوية التي يتوقف عليها بقاء الحضارة أو زوالها ، فضلا عن ظاهرة إنتشار دوح الياس والتشكك والتمزق والتشاؤم ، وقد أشار الاجتماعيون إلى أنه عندما تضعف الاخلاق ويتفشى اللهو والفساد يبدأ نجم الحضارة في الاقول وتظهر بوادر الانتحطاط وترافق عوامل الضعف المعندوي عادة عوامل المنعف المعتلي والجسمي معاً ، والشهوات إذا ذهبت بأمة ضعف بنوها جسميا وعقلياً وأصبحوا لا قوة لهم على مواجهة الامراض .

وأن من أخطر مقاتل الحضارة الغربية ذلك الاستعلاء عن الحضارات وقداتهم .

وقد إنهم روحيه جارودى الغرب الأوربي بعقدة نفسية أطلق عليها تسمية (مركب العظمة ) الذي حال دون تفهم الإنسان الغربي للحضارات الإنسانية المغايرة لحضارته المختلفة عنها وخص بالذكر الحضارة الغربية فالأوربي لا ينظر للشرق العربي إلا نظرة المتكبر معتبرا نفسه ابن حضارة أثبتت تفوقها يتطور إلا له والتقنية .

ولقد حاول الغربيون أن يقدموا لحضارتهم ولفكرهم صورة براقة الامعة على أنها شيء مقدس لا يعتوره النقص أو الخطأ ، وهمذه الصورة فيها مبالغة كبيرة وهي تستهدف انتقاص الإسلام وفكره وحضارته بتلفيق خيوط مختلفة ، ولا ريب أن هذه المحاولة المضللة لا يكتب لها البقاء لانها لا تثبت أمام التحقيق العلمي .

[ما يود الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين أن ينزل عليكم

من خير من ربكم ] فإن الفكر الغربي في حقيقته ليس إلا فسكراً بشرياً انتزع نفسه من مفهوم الدين الحق وسار وراء أوهام الفلسفات ومفاهيم المادية والوثنية ، ومن هنا جاء ذلك النضارب والتعارض بين المسدارس والإيدلوجيات .

نقول السيدة برجت هولى: كنت كسائر الغربيين أكن أحقاداً وشكوكا وشبهات حول الإسلام وحدث تغيير مفاجىء عندما شرعت في قراءة فقرات من كتب الإسلام وتأثرت غايه التأثر بمنطق المناقشة التي تناولت فكرة الخالق والمخلوق ؛ والحياة بعد الموت .

إن القرآن بموذج هندسى بديع كامل يكمل كل جزء من أجزائه بقية الأجزاء الآخرى ؛ ويكمن سر جماله فى إنسجام هذه الاجزاء وتلاؤمها وهذه الخاصية الإسلامية هى التى تمارس تأثيرها العميق فى النفس الإتسانية فإذا نظرت إلى أحكام الإسلام وتفصيلاته وجدت فيه خير هاد لحياة إجتاعة نظيفة تنبثق من قيم خلقية صجيحة ، فالمسلم يذكر اسم الله فى مبدأ كل عمل ومن هنا يتم الترابط بين حياته اليومية وديبه فتزن الحياة وتنسجم .

وقالت: إن الإســــلام يستطيع أن يؤثر تأثيراً عميقاً في الجضارة الحديثة (إن العالم الغربي يعيش اليوم في ظلام، وليس هناك أي بصيص من الأمل في قيام الحضارة الغربية يتوفر سبيل لتخليص النفس الإنسانية من حيرتها وآلامها فسكل من يعرف الوضع الحقيق للمجتمعات الغربية بلمس هذا القلق وهذه الحيرة العالمية التي تختفي خلف بريق التقدم والإبداع بلمس هذا القلق وهذه الحيرة العالمية التي تختفي خلف بريق التقدم والإبداع الملادي والانسجام اللطيف في الاسلام وبين مستلزمات الجسد ومتطلبات الروح يمكن أن يحدث تأثيراً قوياً في أيامنا هذه وفي المستقبل.

## مستقبل الحضارة الإسلامية

أن مستقبل الحضارة العالمية رهن بمستقبل الحضارة الإسلامية ب فالحضارة الغربية قد دخلت مرحلة المحاق ولم يعهد في إستطاعتها أن تعطى شيئاً إيجابياً (غير مادياتها المترفه) والتي تعطى معها القلق والتمزق وأزمات التدمير الاجتماعي والحلقي ، وفيه بات واضحا أن الامل معلق بالقبوة القادرة على منع الإنسان مطامحه الروحية إلى جانب المعطيات المادية وأن المعطيات المادية نفسها لم ولن تسكون قادرة على إسعاده ، فقد ارتفعت نسبة الدخول والموارد في بعض بلاد أوربا على النحو الذي جعلها في التمة وما زالت هذه الدول تقاسي أشد ألوان التمزق وفيها أعلى نسب للانتحار والقتل . إن الحضارة الغربية اليوم تقدم أبشع صورة للإنسان في محال التدمير والقتل ولما كانت (أخلاقية الحضارة) هي حجر البناء الأول فإنها إذا فقدت هذا الاساس فنهما تعلل بها الحياة فستظل الملايين القائمة بها مدمرة منهارة .

أما بالنسبة للمسلمين فإن أكبر الخطأ هو الاستسلام للنمط الغربي ؛ وأسلوب العيش الغربي ؛ ونسيان الهوية وفقدان الآصالة ، أن الهدف من الغزو التغربي القائم هو أن تنصهر الحضارة الإسلامية في بوتقه الآعية ، أن الآعاط الحضارية الإجتماعية الغربية التي يراد إحتوائنا في داخلها فاسدة ، نحن نطالب بالمودة إلى المنابع ونوجب أسلوب العيش الغربي ، لقد كان الغربيون في بالمودة إلى المنابع ونوجب أسلوب العيش الغربي ، لقد كان الشيوعيين أخذه بالتجريب الإسلامي قادوين على الاختفاظ بأصالتهم . أن الشيوعيين مع الغربيين لهم استقلال أيدلوجي ، واليايان لها مع النرب استقلال منهجي فسكيف يمكن لورثة أعظم الحضارات أن ينصهروا في حضارة الغرب الإباسية المادية الوثنية .

أن الحضارة الإسلامية هي وحدها التي تبنى الإنسان القادر الجامع بين العقل والغلب والمادة والروح والدنيا والآخرة . والمؤمن بالالتزام الآخلاق والمسئولية الفردية والجزاء الآخروي .

وإن أوربا اليوم حبلى بالاسلام: هذه الإعداد السكبيرة من المسلين التي وفدت على أوربا تبشر يقرب ميلاد قوة سياسية اسلامية عصريا ؛ لا هي بالعربية ولا بالفارسية ولا بالبربرية ولا بالتنزيه وبل قوة أوربية توث هؤلاء جميعها وتجمعها بمن سبقها وإخوة الإسلام، ومناصرة الجسد الواحد وهي التي في تقديري ستجمل عبه المدعسوة إلى شعوب الغرب قياسا على ما سبق في التساريخ من موجات متزايدة الانساع كلما بصدت المراكز وهذا تقدير دعاة الإسلام من أمثال الدكتور عبد الحليم خفاجي

أما الحضارة الغربية فقيد وقعت في أزمه الأقول ؛ ولم تعبد تملك إمكان حل أزمتها الخانقة ، وذلك يعود إلى عقم التربة التي تقف فوقها ، وفساد الهواء الذي يكتنفها وهي تقفز كالمحبوس من التقيض إلى التقيض إلى أن وجدت أغرب حل حين اقترح و الدوس هكسلي ، تعميم المخسد وجعله في متناول الجميع كالمشروبات الروحية والتبغ وذلك لانه يغير منهج الإنسان الغربي ، وهكذا ترى ،

فشل الدين وفشل الخروج من الدين ، وفشل الديمقراطية وفشا الديمقراطية وفشا الدكتاتورية وفشل الرأسمالية وفشل الماركسية وفشل اللهيرالية والجماعية والوجودية وقد تنبأ الكثيرون أن العالم سيشهد حضارة عظيمة تقوم على سواحل الباسفيك تفوق الحصارة القائمة الآن على سواحل الاثلاتييك حضارة ملونه تحل محل الحضارة البيضاء وستصبح الشعوب الملونة أكبر عددا من الشعوب البيضاء التي ضمرت الآن .

يقول جيرالد ميرد في كتابة ( القيمة الخلقية الثالثة ) :

إن الغرب تمس ومتحلف بتحكيمه القانون العلمى فى كل شىء ، - قى غدا الإنسان آلة قابلة للتحكيم والتحكيم ، ما دام كل شىء ماكية فكل شىء لا هدف له ولا أخلاق له ولا قيم له ، إن كل ما يملك الغرب هو القدرة على التصنيع والقدرة وحدها قد تدمر .

لقد أدرك الغرب أن ( مادتيه ) تحمل عوامل فنائه ، ولذا تحد أهل الفكر في الغرب مشغولون بالبحث عن ( سر ) يحدد مجتمعهم حتى ينبض بالحياة لا في مستقبلها البعيد بل في حاضرها على الفود.

وهذا هو السر في الجمع بين المتنافضات: دعوى العلمانية التي ترفض كل ماليس عقلانيا وقبول الاساطير والشعر والمهاريشي والفكر الوثني الذي لايقره العقل، إن الغرب بعد أن فقد ايمانه بالايدلوحيات الموجودة لديه، عاد يذهب إلى الشرق ويبحث عن البوذية. والترقانا والمهاريشي، الذي يتآمله وهو رافسع رجليه إلى فوق، وبعد أن فشلت الوحودية دخولا إلى الهببة تدخل الآن مرحلة المهاريشي والتجرد وتصدرها للشرق، وهو حين يبحث عن الدين الحق تخدمه المهاريشي والتجرد وتصدرها للشرق، وهو حين يبحث عن الدين الحق تخدمه (حركة الحواد) لتقنمه كذبا بأنه ليس هناك فوارق بين الاديان، عن طريق القول بأن أساس الاديان واحدوهذا حقولكن قبل أن يقع الانحراف والنغبير بواسطة رؤساء الاديان.

٧ - وهناك الدعوة إلى العودة إلى بدائية الإنسان الأولى بين أحضان الطبيعة والغرائز هاريا كما جاء ، وهذا من طلالات الماسونيه والمجوسيه والوثنية التلمودية الى لاتريد للإنسان الغربى أن متدى إلى الحق ، وفرق بين هذه الدعوى وبين الدعوة إلى (الفطرة) التي جاء بها الدين الحق بعد أن عدت البشرية طور الطفولة ، وتخلصت من الأوثان والاساظير والسحر والخرافات ، أن هذه الدعوة إلى العودة إلى البدائية التي يحمل لوائما طوائف الهبية وغيرها من الفلسفات الرافضة التي ابتدعت نوعاً متطرقاً من الهواجس والقوالب الصاخبة .

الدعوة الأولى دعوة ضالة مصلة تدفع إليها الفلسفات الوجودية تحاول أن تجهض الدعوة الآصيلة في العودة إلى الله . ومن عجب أن الذين كانوا دعاة الماديه يحملون الآن لواء الدعوة إلى مفاهيم غريبة هي أقرب إلى مفاهم الباطنية والغتوصيه ، كأنهم انتقلوا من معسكر المادية الصرف إلى معسكر الروحية الصرف ، وليس هذا هو مفهوم الدين الحق إنما مفهوم الآصالة هوالتماس منابع

الوحى والإيمان بالله الواحد الاحد أن التلمودية اليهودية لاتريد إن تنجه الثقافة العالمية إلى الله وإلى الإصاله ولذلك فهى تدفعها نحو البوذيه والغنوصية حتى تحجبها عن نور الحق وقد دفع النفوذ الاجنبي واليهود الفكر التلمودتي إلى أرض المسلمين تحت أسماء كثيرة: تحت اسم الفكر الحر وتحت اسم البائية وتحت اسم الماسونية وتحت اسم العلمانيه.

### ٣ ــ وبعد إفلاس الحضارة الغربية يبعث الأوربيون عن طريق:

ومحن المسلمون نشعر أن لدينا هذا الطريق. أن فكرتا الاساسي قادر على أن يقدم لهؤلاء ما يبحثون عنه . إن هؤلاء القوم معذرون لان طبيعة الدين المسجى إنماجاء ليسكمل القاموس لا ليقود الحياة قياده مستقلة ، وليسكمل النقص الذي وجد في بني اسرائيل حين انصرفوا إلى المسادة انصرافا كاملا ، حتى أبك لتقرأ التوراة المسكتوبة بأيدي الاحبار فلاتجد فيها كلة واحدة عن اليوم الآخر، (سيطره المادية) وبدون أن يرتقوا بالقوانين الماديه إلى الآله ، حتى يرى الله جهره ، من أجل ذلك كان لابدأن يأتي ألا تحيل وليس به سوى الشحنة الدينية الروحية ، ليس له نظام حياة حتى تكمل النقص الذي بني إسرائيل فلما انفصات المسيحية لم تجد ما يكمل لها منهج الحياة فاضطرت إلى الايدلوجيات ثم جاء الإسلام يجمع بين أمور الحياة وششون الروح ولذلك نجد أن القرآن ينص على أن بني اسرائيل اهملوا القيم والروحانيات ويدهو إلى هنهج جاءم البشرية .

هذا هوالمنطلق الحقيق للحضارة ــ يقول ارنولدتو يني: الآن يطهر أن التقليد الإسلامي في أخوة الإنسان للانسان هو مثل أهلي يوافق حاجات العصر الاجتماعية وهو أفضل من التقليد الغربي الذي أدى إلى قيام عشرات الدول الصغيرة ذات السياده على أساس الاختلاف القوى ، ومن المأمول أن يستطيع العالم الإسلامي (وتقول الإسلام) إيقاف انتشار هذا الداء السياسي الغربي ، وذلك عن طريق الشعور الإسلامي بالوحدة فالوحدة السياسية والاجتماعية في هذا العصر الذري هي

ضرورة عاجلة لنا نحن بنى الإنسان أكثر من أى وقت مضى ) و يحن نقول أنه ليس الآخاء الإنساني وحده ولكن الإسلام يقدم للحضارة : العدل الاجتماعي والرحمة والاختلافيات المحدودة بالحدود الآلهية . ولكنه يقدم مما بشروطه : شروط إسلام الوجه لله وإقرار الأمم بأن الله تبارك و تعالى هو الصانع والخالق وهو الذي يدم هذا البكون كله وأنه صاحب الفضل على الإنسان فيا منحه من علم وإن الإنسان لابد أن يقيم الحضارة على مفهوم الله ولحسابه تبارك و تعالى وأن يقيم المجتمع الرباني أساساً ؛ أما إصرار الحضاره الغربية على تألية الإنسان وتقديس العقل واعتبار العلم مما أو تيه الإنسان بقدرته وله حق توجيه إلى تدهير غيره والاستعلاء في الأرض بوصفه الجنس الابيض الذي صنع الحضارة فهذه غيره والاستعلاء في الأرض بوصفه الجنس الابيض الذي صنع الحضارة فهذه تمارك و تعالى .

ولقد كانت أهم نكبة أصابت المسلمين في العصرالحاضر هوالفتور والتخلف عن الإمساك بمقاليد التقدم في حضارتهم ثم في شعورهم بعد بالنقص واعتقادهم أن طربق التقدم هو طريق التقدم الآعي لما أتى به الغرب (المادي) من آراء ونظريات أن أخطر ما هناك هو الننكر الكلي لحقيقة الإسلام التي لاتثبت القسدم إلا لخالق الكون. يقول مالك ابن بني: إن الإسلام برىء بما وصل اليه المسلمين وبناء حياتهم على هامش الدين بعيداً من حقائقه ومرب هنا أخلاق المسلمين وبناء حياتهم على هامش الدين بعيداً من حقائقه ومرب هنا استطاع خصومهم أن يلجوا عليهم ديارهم ويستعمروا أرضهم ويسلبوهم أي ما الملكون ولقد كانت النظريات والأفكار الملحدة هي التي هزمت كثيراً عن الديانات والملل والنحل وغرتها في عقر دارها ولكنها وقفت حائرة أمام من الديانات والملل والنحل وغرتها في عقر دارها ولكنها وقفت حائرة أمام الإسلام فلم تشبل القوى المناهضة ماتريد ، سددت سهامها إلى الحسكم الاسلام فلما لم تقبل القوى المناهضة ماتريد ، سددت سهامها إلى الحسكم الاسلام فلما م تقبل القوى المناهضة ماتريد ، سددت سهامها إلى الحسكم الاسلام للهما د نظمه .

٤ \_ وما يطلب منها اليوم للكشف عن جوهر الحضارة الإسلامية أن نعمل كما [يقول الدكتور فتحى عثمان] على :

- (أولا) ابراز الاصول الفكرية لهذه الحضارة بصقة خاصة وعدم الانحصار في سرد المنجزات الحضارية الجزئية المتتابعه مع التسليم بإمكان فصلها عرب الجانب الفكرى.
- (ثانياً) ضرورة تحليل المقومات الحضارية فى رسالة الإسلام ذاتها مثل تقرير كرامة الإنسان والدعوة لمارة الآرض وعدم الانسجاب من الدنيا وتأكيد واجب المؤمن فى العمل والسكسب وابتغاء فضل الله بنعمته ؛ والياس الطيبات وأخذ التربية المشروعة وإقامة الدوله المنظمة وتحكيم السريمة العادله الثابتة وتقرير معنى الجماعة المتضامنة سياسياً واجتماعيا ، عليا وعالمياً ؛ وتربية فسكر المؤمن ووعيه إلى جانب إحساسه ووجدانه .
- (ثالثاً) العناية بتأكيد ارتباط المنجزات المادية والفكرية على السواء في تاريخ الحضارة الإسلامية بالقيم الإنسانية التي دعا اليها الإسلام ومن ذلك تجليه الاصول الدينية التي قامت عليها منشئات حضاريه متعدده.
- ١ تعاليم الإسلام في النظافة أدت إلى الاهتمام بإنشاء موارد المياه في المساجد وإنشاء الحامات العامة والخاصة .
- ٢ -- وتعاليم الإسلام فى رعاية الجائع والعطشان والضعيف قد أدت إلى تقوير حق الشفعة فى أحكام الفقــ ه وإلى إنشاء ألاسبله ودور الضياف والإيواء والاربطه .
- وتعاليم الإسلام فى شأن طلب العلم قد أدت إلى التعليم بالمساجد ثم بالمدارس وقيام مراكز البحث والثقافة والمكتبات .
  - ٤ تعاليمه في الرفق بالحيوان.
- قدم نظام الوقف شواهد معبرة عن حضارة إنسانية نبيلة وتضاءن
   اجتماعي متين .
- ( دايماً ) مكانة العقائد والفقه والاصول في الحضاره الإسلامية وأثارها

الأحلافية والسلوكية والاجتماعية من جهة وأثارها التنظيمية القانونية من جهة أخرى ، وأصل الاصول الذي قام عليه هذا الرّاث هو للكتاب والسئة ، وهما الاساس الذي قام غليه تاريخ الإسلام وحضارته ومفتاح فهمهما موضوعيا ومنهجيا ، ولقد كان للاجتهاد دوره الواضح في التجاوب مع الظروف المتغيرة والحاحات المتطورة .

(خامسا) بالنسبة لنظام الحكم في الإسلام: يترك الإسسلام التفاصيل والاشكال لاختلاف الزمان والمسكان، ويعني بوضع الأصول والمبادي، العامة تحت عنوان النظم الإسلامية (نظم الآسرة والمجتمع والتعليم والاقتصاد) مع ملاحظة ارتباط النظم الإسلامية عموما بالعقيدة فنها تستمد أمالتها وحضارتنا وتميزها بالنسبة لطبيعة النظم وفعاليتها (الامامة – القضاء – الحسبة (الامر بالمعروف والنهي عن المدكر) المظالم – الجهاد، الزكاة + حقوق الفرد وحرياته الأساسية في الإسلام وعلى رأس هذه الاصول العامة عقيدة التوحيد وأثرها في تشكيل صورة الدولة ونظمها: وفي نني الوهية البشر وتحريم مالم يأذن به الله الرضا في العقود وأثره السياسي، والمساواة كمبدأ عام، والشورى، وحكم ووحدة الاسلامية والعدالة الاجتماعية).

وسيقول أبو الحسن العامرى فى كتابه [ الاعلام بمناقب الاسلام ] أحق الاديان بطول البقاء ما وجدت أحواله متوسطة بين الشدة واللين وما كانت تعاليم توازن بين حقوق الحسبة وحقوق الروح ، وبين العمران المادى اللادض وبين العمران الروحى للإنسان كا توازن بين هذه الحياة والحياة الآخرى فتحريم الزواج والحث على الفردية وترك طيبات الرزق وتشريع الانتحاد لتطهير الروح وتخليصها من أثام الجسد وخطاياه ، وذلك باحراق الجسد أو إغراقه أو التردى فى الجبل ، كل ذلك يقود لهلاك الحرث والنسل وخراب العمران ويتعارض مع الحضارة ومع الحياة و يحرمه الاسلام ، ويقرد العامرى أن الإسلام يعطى أهمية كبرى للقوة المادية ، قوة المال وقوة السلاح وقوة الدولة كما يعطى أهمية كبرى للقوم المادية ، قوة المال وقوة السلاح وقوة الدولة كما يعطى أهمية كبرى للقيم الروحية فيجمل الاخلاق أساسا للتعليم كما يجعلها أساسا السياسة وأساسا المحرب (وحرب الإسلام حرب أخلاقية ) وإذا كانت اليهودية قد غالت

فى تقدير القوة المادية وإذا كانت المسيحية قد غالت فى تقدير القوة الروحية فإن الإسلام هو دين التوازن الحق ببن الناحيتين على أساس أن كليهما عنصر أساسى فى الطبيعة البشرية وإن كليهما ضروري لتقدم الانسان ، كذلك فإن الإسلام يحرر الانسان من العائق الطبيعي فلإمحكم على الانسان باعتبار الطبقة الاجتماعية أو القبيلة – ويتميز الاسلام عن مجتمع الساسانيين والرومان الذي لايسمح الدرد أن يرتنى من طبقة اجتماعية إلى طبئة أعلى منها .

إن هناك حقيقة واضح هي أن هناك عالم مادي وراءه عالم غير مادي ، وإن هناك إنسان مادي داخله عالم غير مادي فأي دين أو مذهب أو نظام بهمل واحداً منهما أو يعلى أحدهما على الآخر فإنه ينقصه بذلك عنصر خفاير من عناصر الحضارة وبدون هنذا المنصر لايمكن إحراز تقدم حقيق والجانبان الروحي (المقيدة والعبادة والاخلاق والمثقافة ومنها الآداب والفنون) والمادي (السياسة والاقتصاد جزء منها والقوة الحربية للدولة والعلوم المادية) هما متكاملان متاسكان لا يمكن فصلهما في الإنسان أو في المجتمع الإنساني .

 $\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \frac{\hat{\mathbf{y}}_{k}}{\hat{\mathbf{y}}_{k}} + \frac{1}{2} \frac{\hat{\mathbf{y}}_{$ 





نحن المسلمون نؤمن بأن للإسلام منهج إقتصادي كامل: هو منهج الاقتصاد الاسلاى، ولذلك فنحن ننظر إلى النظريتين: الرأسمالية والاشتراكية: نظرة واحدة ، نين لانعتقد أن إحداها تصلح للمجتمع الاسلاى فضلا عن أنها أصبحت موضع شك وامتحان شديد في بيئتها وموطنها ، وقد جاءت الرأسمالية مزخلال وضع اجتماعي معين عرفته أوربا ثم جاءت الاشتراكية والشيوهية رد فعل للاخطاء التي وقع فيها النظام الرأسمالي ، ثم نقلت التجربة إلى مجتمعنا الإسلامي مع سيطرة النفوذ المسكري والسياسي الغربي الذي زخف إلى بلادنا بقصد نهب ثووتها واستفلال موارها ، ومن ثم فقد فرض النفوذ الاستعارى هذا النظام على بلادنا لوضعها تحت سيطرته وحتى يحول دون تمكينها من امتلاك إرادتها ، والانطلاق باقتصادها وثووتها على النحو الذي يمسكنها من الانتفاع بها ، ومن ثم سيطر الغرب على العالم الإسلامي ووضعه في قبضته وفرضعليه نظامه الربوى المعارض تمام المعارضة كمنهج الإسلام ومن ثم اختنى منهج الاقتصاد الإسلامي تحت ركام الاحداث وذاق المسلمون ويلات النظم الربويه والنهب ووقوعهم تحت الفروض الثقيلة وهم أصحاب الخامات التي تباع بأرخص الأثمان وعاشوا في مؤامرة البورصات والاسهم والسندات وحرموا منثرواتهم بايداعات الدول البترولية السكبرى لثرواتهم في مصارف أوربا وأمريكا وجاءت بعد ذلك لعبة الذهب والعملات الورقية .

هذهَ هي القضية الـكبرى التي يجب أن يعرف المثقف المسلم أبعادها :

١ - كيف يفعل النفوذ الاجنبي بمحاصرة الافتصاد الإسلامي في داخل
 العالم الإسلامي ؛

٧ \_ وكيف يضع ثروات العالم الإسلامى فى مصارفه ويمنع وصولها
 إلى أيدى المسلمين .

٣ -- وكيف يستوعب الأموال التي يحملها بعض الثراة إلى أوريا والفرب ويفتح لها أبواب المواخير ونوادى القال في كان والريفييرا ولاس فيجاس وفي كل بلاد العالم فيحرم أهل البلاد من ثمارها وتصدر للاجاتب: البلاد التي اشتهرت باللحوم والدواجن والحاصيل الزراعية تصدر إلى جميع أبحاء العالم وبها ملايين المواطنين يعانون من الجوع، هذا على الرغم إمن أن ماننتجه الارض الزراعية يمكن أن يكنى حاجة هؤلاء المعدمين ويكفي التصدير بكميات كثيرة للخارج ، وعلى حين تعانى الدول المتقدمة من التخمة والاسراف الاستهلاكي تعانى الدول المتقدمة من التخمة والاسراف الاستهلاكي تعانى الدول المتجات الضرورية لاعاشة مواطنيها.

(فشلا ٨٠ في المائة من أطفال البرازيل لا يأكلون أبدا إلى حسد الشبع ولا يتناولون اللحم إلا نادراً في حين نجد أن دولة مثل فرنسا يستورد من اللحوم والدواجن مايصل نسبة استهلاك الفرد منها أعلى نسبة في العالم ونفس الشيء في الولايات المتحدة ) .

وفى بلاد كثيرة فى العالم الإسلامى يوجد هـذا المثل ، حيث تنحصر الثروة فى طبقة محدودة جدا ، طبقة كبار الملاك ورجال الاعمال الذين يتمتعون بثراء فاحش نتيجة لسوء توزيع الثروة ولمكى تحصل الحكومة على عملة صعبة تعمل على تصدير ثروتها الحيوانية والزراعية كالبن والسكر والكاكاو وعصير البرتقال المجمد والدواجن ) وهكذا فإن أى دولة مصدرة للمنتجات الحيوانية والزراعية تصبح بلدا للجوع والجفاف .

وفى إفريقيا حيث توجد الثروات المعدنية والسكوبلت والمنجنيز وتوجد المجاعة والامراض والتخلف يحصد السكان، وحيث تنتهب هذه الثروات المعدنية قسمه بين الرأسمالين والشيوعية تحت قناع المماهدات الاقتصادية واحتلال الامواق، وتقديم الديون والقروض والجزاء وفي بلاد صغيرة من أفريقيا نهبت معادن ويفط بملايين الدوالات، فضلا عن أن الصادرات تشتري بها سلع من الاسواق وكاليات وترف.

وهناك خطة تقسيم مناطق النفوذ بين الدول الكبرى ، المناطق الإسلامية

ولقد يحاول المعسكرين إعطاء صورة الصداقة والبذل والمعاونة في المشروحات بما يلتى في دوع المناصرين لهذا المعسكر أو ذاك - كما يقول دكتور إبراهيم دسوقى إباظه ، - إن هناك سباقي شريف من أجل صداقة هذا العالم وخيرة ولكن الصورة الحقيقية تشير إلى أن هناك صراعا دمويا بين العملافين على أرض الفقراء من أجل السيادة على الفقراء وحقيقة هذا الصراع الدموى على أرض الفقراء توضح الاساليب الماكرة التي تصطنعها عناصر هذا الصراع الاستعارى هدفه في الحقيقة تجويع العالم الإسلامي وإيقاء المسلمين في مقام النخلف والانفكاك من روابط دينهم وقيمه وتعاليمه في فهم الحياة وفهم الترابط بين الدين والدنيا ، أن أوجب الواجبات على المسلمين أن يأخذو بالوسائل التي تخلصهم من الفقر الاستعارى وتحررهم من العبودية الاستعارية ، وأن المقيدة الإسلامية هي مصدر الطاقة التي تحرك في المسلم إرادة المستعارية ، وأن المقيدة الإسلامية هي مصدر الطاقة التي تحرك في المسلم إرادة المعتال التي هي الوقود الدائم للإرادة ،

هذه هي الحقيقة التي تحفيها قوي كثيره وراه مظاهر برافة كاذبة ، ترمي في الأغلب إلى إعطاء إلناس مفهوما زائفا — قد يستمدونه من الإسلام والإسلام برىء منه يحملهم يقبلون ويسلمون بوضع ثرواتهم تحت أقدام الافتصاد الربوى العالمي وبينه وهذا واضحا وقويا اليوم حين بدأت الصحوة الإسلامية تحقق تقدما نحو مفهوم إسلامي للافتصاد عن طريق المصارف الإسلامية ، حيث نرى ذلك الانقضاض الشديد على هذا التيار وحزبه بعنف لحساب المصارف والربوية ، إبقاء للأموال والثروات الاسلامية في أيدى خضوم الاسلام ، ومن ثم نوى هذه الطائفة من الشعوبين وأعداء أوطانهم وأمتهم الذين يحاولون تبريز الربا والنظام الاقتصادي الدخيل خدمة الدول الكرى .

وقد وقع بعض العلماء في هذا المحظور تحت قناع الاجتهاد الباطل، والادعاء بأن هناك متغيرات وهل هناك اجتهاد مع النص، وهل من التغيرات تجاوز حدود الله والهدف هو سد الطريق أمام المسلمين حتى لا يستطيعون أن يتخذوا طريقاً إسلامياً للاقتصاد فيتحرووا من تفوذ النظام العالمي الذي أثبت فشله وفساده في بيئته الاولية حتى علت الصيحة في العالم كله تطالب بنظام إقتصادي عالمي جديد ينقذ البشرية من ورطتها.

وليس هناك غير الإسلام ، أننا الآن نملاً خزائن أعدائنا بالبلايين فوق البلايين في حين أن أبسط ما تقضى به مقتضيات العقل أن تسكون لنا مصارفنا ومؤسساتنا النقدية الخاصة فأعدائنا أن تسموا بغير أسمائهم فهم إتباع التلمودية أصحاب العجل الذهبي و دولة الربا العالمية .

يقول الدكتور شاحت الألماني: « إنه بعملية رياضية يتضح أن جمع المال في الأرض صائر إلى هدد قليل من المرابين ، ذلك إن الدائن يربح ذاتياً في كل عملية بينما المدين معرض الربح والخسارة ومن ثم فإن المال كا في النهاية لابد أن يصير إلى الذي يربح دائماً ، هذا هو الحال الذي عليه أصحاب النظام الربوي في ينتهى هذا الحال في البلاد الإسلامية ، والاستغلال الربوي هنا والاحتكار الافتصادي هناك ونظام الفائدة ،قرر ومعمول به في بنوك البلاد الإسلامية .

## أولاً : فساد نظــــام الربا

تجن نعرف أن النظام الاقتصادى العالمي الذي يتحرك فيه العالم كله ... بما في ذلك العالم الإسلامي ... هو النظام الربوى الذي صنعه اليهود وأخضعوا له مختلف الامم سواء أكانت إشتراكيه أم رأسمالية ، واليوم المسلمون يتطلمون إلى امتلاك إدادتهم يحب أن يلتسموا المنهج الإسلامي الاقتصادي لتحريرا نفسهم من هذا الطنيان المدمر ، فإذا استطاعوا ذلك قدموا منهج الإسلام إلى البشرية كلها بوصفه عامل السلامة الرحمة والعدل الحقيق بعد أن استنزفت إمبراطورية الربا محتلف مصادر الثروات على نحو مسرف ، بما يهدد البشرية في غدما ، ويجرى

هذا الاستنزاف في بهال الكاليات والترف والاسحلال الاجتماعي ، وذلك حتى يزداد أصحاب الملايين اليهود ثروة وتسلطاً ، وهو خطر يكاد يهدد إقتصادنا في العالم الإسلامي أجمع .

و لقد أتجه للسلمون منذ فجر حركة اليقظة الاسلامية إلى طرح قضية الربا والفائدة ومدى الاخطارالتي تترتب عليها والآثارالتي أنتجتها في إستنزاف ثروات الآمم الإسلامية وفتح باب الاستدانة للأمم والدول والأفراد بما نتج عنه ضياع هذه ااثروات وانتزاعها من أصحابها ، مثال ذلك ما حدث في السنوات العشر الاولى للاحتلال البريطاني لمصر ، حيث ظهر على رأسكل قرية رجل يوناني يبيع الخر ه يقرض بالربا ، واضطر أصحاب الاراضي والاطيـان تحت ضغط الخوو ودور البغاء والمسارح وغواية الراقصات إلى رهن أملاكهم والاقتراض عليها حتى كان أحدهم يشعل سيجارة لراقصة بورقة من ذات العشر جنيهات ثم تطورت فأصبحت ورقة من ذات المائة جنيه وجاء في الإحصاءات الرسمية أن ( ٧٠ في المائة ) من الثروة المصرية تحـــول في السنوات العشر الأولى إلى أيدى المرابين الاجانب، ومنهم فقدتما لتااصيحة حينذاك إلى إلتماس (انظام الإسلام) أساسًا للاقتصاد ، ولكن نفوذ الاستعار المتسلط استطاع أن يفرض هذا النظام الربوي على المسلمين جميعاً في مختلف أجزاء العالم الإسلامي ، كما خصم عدد من الباحثين المسلمين للأوضاع المتردية وأعلن قبول نوع من الربا ودفع نوع آخر إلى التفرقة بين الربا المحرم شرعا وبين سعر الفائدة وعقدت في دار العلوم ( ١٣٢٦ – ١٩٠٨ ) ندوة دعامتها الشيخ ( رشيد رضا )إلى إعلان أولى الأمران البلاد في حالة الضرورات قد يتبح المحظورات •

وكان الشيخ محد حبده قد خدعته إحدى الشركات الربوية بتقديم سؤال عن فوائد مدخرات البريد فافتى بقبولها ثم تبين له من بعد خطأ ذلك فكان أن رفع الفتوى من العلبعة الثانية لمكتابة (رسالة التوحيد) وقد اجتمعت الآراء (آراء المتخصصين في علم الاقتصاد والفقهاء على حقائق واضحة) في هذا الصدد ما زالت بين أيدى الباحثين اليوم حيث تجرى المحاولات مرة أخرى لإثارة والشهات حول ربا الفصل وربا النسيئة وحول الفرق بين الربا والفائدة، وقد أوضح فقيد الإسلام

الشيخ محمد أبو زمرة بحلاء فساد هدذا كله وكيف أن الربا مجرم تحريما تاماً ولارجمه فيه بكل أنواعه وأن علىالمسلمين إتخاذ وسائل أخرى للتعامل الاقتصادى

#### - Y -

هناك رأى تدكاد متفق عليه جميـع وجهات نظر الباحثين المنصفين في ١٩لم الاقتصاد بأن الاقتصاد العالمي اليوم : إنتصاد يهودي لأنه يقوم على فائدة رأس المال أى الربا ( في خـــدمة الحضارة ) والإسراف والترف والعطور والحريو والاستهلاك. وذلك على أساس أن الحضارة الاستهلاكية التي يعيشها العالم لليوم هي حضارة يهودية ترفدها فلسفه إباحية تدعو إلى الجنس والرقص والترف والانطلاق فيما يشبه الفوضى ، وقد دعا إلى الجنس والإباحة فوويد وجاوله أن يقول أن الشهداء والقديسون والقادة والمصلحون إناس تدفعهم عقيدة الحنهم يأى الشهوة وقد انتهى هذا إلى نواد للعراه وإباحية في العشق وإنجلال في الوابطة الزوجية وقالكارلماركس: أن الإديان والقيم التربوية والخلقية أوجاماوخرافلت وأن القيمة الوحيدة في العالم هي الصراع وما بدأته الثورة الفرنسية وأعلنته الثورة الروسية كلتا هماأمن نسج اليهود وكلاهما من القواعد الاساسية اللاقتصاد العالمي: وفي أمريكا يتبين كيف صالحاليهو د الحضارة الغربية منخلالسيطر تهمهملي الاقتصاد: حضارة القسوة والإجرام واللادينيه والملدية، فاليهود يسيطرون سيطرة كاملة على وسائل الإعلام ( من الصحافة إلى المسرح ) تهدر بما سموره الحياة الآمريكية الحرة إلى حدالفوض والإجرام وإنحلال كل القيم؛ وإستنزاف الثروات الطبيعية وإهلاكها تحت أفدم الاستهلاك والنرف. وتتلتد أنخلبُوط اللابا إلى كلمكان وزاوية ؛ وفي إمكان أى فردالحصول على أي سلمة فورياً بعد أو قيع مسكوك القروض الربوية ، لباسا وفرشا وإداة موصلات ، كل الأشياء عكمه أن اتقهم لك في مقابل مبلغ زهيد شريطه أن يكتب بالباق مكولة بدور على مراللامن على أقساط مضاف إلمها الربا ( الفوائد ) هذا صك عبو دية هالميه ، فالناج الجنبي يبيع بالتقسيط لا يملك كل الاموال التي يقدم بها ما يبيع فهو يقتر من ما يحتاج إليه ويقدم هـ ذه الكمبيالات والبنك الصغير يقترض من بنك أكبل بالربا ويعيش المجتمع كلسه على كتاب الصكوك (السكمبيالات) ودفع الفوائد ، وترتب على هذه الدورة المصانعة أزمات أفراط الإنتاج و تعطل المصانع والبطالة والتضخم الذي يعني بكل وسيلة أو فر أوراق النقد دون أن توجد سلع في مقابلها وينتمي ذلك بالسكساد والبطالة فضللا عن الإفلاس الروحي والخلق وسيادة الجشع هذه هي نتيجة الاقتصاد اليهودي الذي طبقه اليهود في أمريكا ومنها سرى إلى بقية العالم، وتختلف هذا المفهوم العالمي للاقتصاد مع منهوم الإسلام للاقتصاد الذي يقوم على البيع وتحريم الربا وفيه أن كل قرص جرمنهمة فهور با ، فالقرض لوجه الله أبيس له منفعة مادية سريعة وإنما هو ينتظر الثواب والمسكافأة من الله تبارك وتعالى الغني القدير يوم الحساب وقد عاش المجتمع الإسلامي طوبلا وازدهر وقامت التجارة المخارجية دون اعتماد على نظام ما مكنه من استثناف مسيرته .

## ٢ \_ قطع الإسلام بتحريم الربا .

ورأى الإسلام أنه لايسمح لرأس المال أن يطغى على العمل وقد اعترض على الربا بأنه يعوق سير الأوضاع التجارية كما يعوق تنفيذ المشروعات الوطنية وفي التنظيم الاجتماعي للإسلام منع الإسلام الربا والتعامل معة ، وقد أزرهر النظام الإسلامي عدة قرون مع تحريم الفائدة ودون أن يجد من نموه مثل هذا التجريم بل قد ساعد على رقيه و نمائه .

وكان ذلك إيمانا بأن الربا يخلق السكسل عند المرابين لأنهم يربحون من كد سواهم من الناس كما أنه يطوح بالمشاعر النبيلة كالشفقة والشعور بالواجب الاجتماعي نحو المحتاجين وهو ينطوى على الخداع والعبودية ولايحقق التجانس والمساواة بين أبناء الشعب ، والقرض يعنى استرداد الشيء المةرض نهسه أو مثله ، أي شيء عائل له في الجنس ، والبيع مبادلة مابين متبايني القيمه مخضع تباينهما لقانون العرض والطاب واختلاف الرغبات فليس للمنترض أن يسترد ماله الذي اقرضه عند حلول الآجل ، مع التسلم بتقرير التزام المقرض

بالخسارة إذا قرر حقه في الربح ومعناه قيام عقد ببدعي بعقد القراض أو المقارضه أو المضاربة وهو عقد يقوم على الاشتراك في الربح ويكون رأس المال فيه طرف والعمل من طرف آخر ولابد قيمه من بيان كل من المضارب ورب المال.

٣ – هذا والربا مضاد للانفاق ومضاد الزكاة ، ومضاد المصاحفة وأنه عجق والضدان لايحتمعان فالذي يريد أن يكسب في درهمه درهما آخر دون تعب من المستحيل أن يفضل التصدق به ، والربا ضد الصدقة ، فالصدقة عبارة عن تنفيص المال بسبب أمر الله بذلك ، والربا عبارة هن طلب الزيادة على رأس المال مع نهى الله عنه ، والزيادة والنقصان في الحقيقة ظاهر الأمر وإلا فالزكاة – زيادة في المعنى والزيادة بسبب الربا نقصار.

قال تمالى: « يمحق الله الربا ويربي الصدقات ».

وفى الحديث: مانقص مال من صدقه ، وقد نادى الله تبارك وتعالى المؤمنين وأمرهم بتقوى الله وأمرهم إبترك الربا وحذرهم بالحرب إن لم يفعلوا : ( يا أيها الذين آمنوا إنقوا الله وذروا مابق من الربا إن كنتم مؤمنين فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ) .

قال قتاده: أوعد الله أهل الربا بالقنل فجماهم بهرجا أينها ثقفوا ولو أن أهل البلد اصطلحوا على الربا استحلالا كانوا مرتدين ، وإن ام يكن ذلك منهم استحلالا جازما فللامام محاربيهم ، قال ابن جرير رحمه الله: فإن قال قائل أفرأيت من عمل مانهى الله عنه من الربا وفى تجارته ولم يأكله استحق هذا الوعيد من الله قبل نعم . وليس المقصود من الربا في هذه الآية الآكل ، إلا أن الذين نزلت فيه الآية وهو قوله: لانأكلوا الربا ، كانت طعمتهم وما كلهم من الربا فذكرهم بصفتهم معظما بذلك أمر الربا ومقبحا اليهم الحال الى هم عليها في مطاعمهم وإن التحريم من الله كان لكل معانى الربا وإنه سواء العمل عليها في مطاعمهم وإن التحريم من الله كان لكل معانى الربا وإنه سواء العمل به وأكله وأخذه وعطاؤه ، وفي الحديث عن أبي هريرة برقعه : (الربا به وأكله وأخذه وعطاؤه ، وفي الحديث عن أبي هريرة برقعه : (الربا

إثنان وسبعون جريا أدناها بابا بمنزلة الناكح لامه). والربا الحرم في القرآن هو ربا النسيئة وهو الذي تجرى عليه معظم المصارف الآن ويتمامل به الناس، ثم جاءت السنه بتحريم ربا الفضل وقد أجمعت الامة على تحريم ربا الفضل إلا ماذكر عن ابن هباس وابن عمر ثم رجعا عن ذلك.

إن الإدعاء بأن الربا المحرم هو ربا الاستهلاك لا الاستغلال أو الإنتاج أو غيرها من أسماء فهو قول مردود .

٤ ــ والرما في تعريفه . زيادة أحد البدلين المتجانسين ، فقد فرض عليه زيادة فيها أعطاه من دين يردها عند الوفاء ، هذه الزيادة بلغت مابلغت هي خرام ، إن القانون الآلمي يحرم الربا بينامين القانون الوضعي باعتباره صفقه تجارية، إلى تجربة التاريخ تثبت صحة القانون الآلمي وبطلان القانون الوضمي فبسبب تحريم الربا استمر الاقتصاد الإسلاى لمدة ألف سنة بدون أن تظهر طبقة فاحشة الغنى وأخرى فاحشة الفقر والنظام الاقتصادى الحديث القائم على الربا هو أول نظام من نوعه أنشأ الوضع الاقتصادى الة لمق في المجتمع بتوزيع الثروات بطريقة غير عادلة : هذا النظام عاجز عن حل العصبية وإن عملية الربا هي الطريقة الوحيدة في التعامل الاقتصادي التي تجمل دورة الثروة تجرى في إنجاه و احد ، وإن هذه الخاصية في الربا في التي جعلت النظام الاقتصادي نظاما استغلاليا وكان من نتائجة ظهور اثنين من أكبر مساوى القرن : وهما القهر الاشتراكى والحرب العالمية الثانية. إن ماركس وآخرين من المفكرين الافتصادين في القرن الناسع عشر الذين ادعوا أن سير العدالة الاقتصادية يمكمن في الغاء الملكية الفردية لم يدركوا أن الشيء الذي جمل إمن النظام الصناعي نظاما استغلاليا هو ارتباط ذلك النظام مالربا ، وليس الملكية الفردية ، ولو توصلوا إلى هذا السر لطالبوا بالغاء الرما لانهم بمطالبتهم بإلغاء الملكية الفردية لم يحلوا الشكلة بينها تسبروا في وضع جزء كبير من الإنسانية في عذاب اقتصادى لايخرجون منه لو أرادوا ، إلا أن (هنلر) قدشعر بمساوى. الربا الشنيمة وسيعارة الرأسمالين الهود على اقتصاديات ألمانيا والدول الاوربية الاخرى قبل الحرب العالمية الثانية ، وقد توصل متلز إلى أن الريا هو إداة الغاية الاقتصادية اليهو دية.

ولو ألغى الربا بالقانون لما تت الرأسمالية مثلما يموت الجسد الدى يستخرج منه كل دمه، ولكن جنون متل الانتقامي قادة إلى الحل العسكرى بدلا من الحل الاقتصادي فشرع في أبشع سرب عرفها التاريخ لاستئصال اليهود من أوربا، ووصل بقايا اليهود إلى أمريكا عقب الحرب العالمية الثانية وخلال السنوات الثلاثين الماضية تمكنوا من السيطرة على الاقتصاد الامريكي بواسطة الاستياء على المؤسسات الربوية مثلما كانوا في أوربا ولذلك بدأ الاستياء الشعبي ضد اليهود في أمريكا، ويتنبأ بعض المراقبين بأنه لاعجب لو ظهر الشعبي ضد مدهم في أمريكا.

وهذا الوضع تواجه الدول النامية بصورة عتلفة فقد اضطرت هذه الدول للاستدانة من الدول المتقدمة لآجل برامج التنمية وقد حصلت هذه الدول على هذه الديون بشروط ربويه طبقاً للنظام الاقتصادى السائد، وقد بلغت هـنه الديون بسبب السحر الربوى مبلغاً اضطرت الدول المدينة إذا ما للاستدانة مرة آخرى لاجل دفع الفوائد على الديون الاصلية ولو اضطرت معظم الدول النامية لدفع ديونها الخارجية دفعة واحدة لاطلنت إفلاسها السكامل.

- الربا تحرمه كافة الشرائع السابقة على الإسلام و يحرمه الإسلام و تحرمه كافة القوانين ولن يهتز الاقتصاد المصرى بالابتعاد عن الربا و آكبر شاهد على ذلك ازدهاد وانتشاد البنوك الإسلامية ، ولا يسلم أحد من المتخصصين بأن الربا فيه ضرورة لهذه الاعمال المصرفية ، ذلك لان الله جل جلاله الذي حرم الربا لم يترك أمر الناس سدى بل شرع لهم من الحلال ما يعنيهم اللجوء إلى الحرام ، وفي المؤتمر القانوني الإسلامي بباديس (٧/٧) ما يعنيهم اللجوء إلى الحرام ، وفي المؤتمر القانوني الإسلامي بباديس (١٩٥١) تحدث الدكتور محمد عبد الله دراز عن قانون وضعه الملك بوخوريس من ملوك الفراعنة (الأسرة ٢٤) حرم فيه الربا وفي التوراة التي بين أيدينا (سفر التثنية ) لانقرض أخاك بربا وفي الإنجيل الذي بين آيدينا (انجيل لوقا) وعلوا الخيرات واقرضوا غير منتظرين عائدها . وقد أجمع فقهاء الشريمة الإسلامية على أن قول الله تعالى (وأحل الله البيع وحرم الربا ) تفيد تحريم الإسلامية على أن قول الله تعالى (وأحل الله البيع وحرم الربا ) تفيد تحريم الإسلامية على أن قول الله تعالى (وأحل الله البيع وحرم الربا ) تفيد تحريم

ربا الفضل وربا النسيئة ، وربا النسيئة تأجيل دفع الدين إلى المدين بالئمن ، وقد نقل إلينا إجماع الفقهاء على تحريم ربا النسيئة فضلا عن تحريم ربا الفضل (صاحب المغنى ابن قدامة) وفى الجامع لاحكام القرآن (القرطبي) يمحق الله الربا ، لا يقبل منه صدقة ولاحجا ولاجهاداً ولا صلة . ويرى الزيخشرى فى مؤلفه الكشاف أن الآية فى تغليظ أمر الربا إيذانا بأنه من فعل الكفار لا من فعل المسلين .

وإن علماء الافتصاديقررون أن الرباية سد المجتمع بما يضعه عليه من مادية مسرفة خالصة فالفقر يفرط نحت ضغط الحاجة والغني يشترى ون منصبه ماله الذي يتزايد فتهون الاعراض وتنحل الاسر (أنديه سحفريد الفرنسي وأرثر لنك الامريكي وارثر ستريد وغيرهم كثيرون) اقرأ وضع الربافي البناء الافتصادي للدكتور عيسي عبده .

وقد قرر مجمع البحرث ( ١٩٦٥) بشأن المعاملات المفرقة أن الفائدة على أنواع الفروض كلها ربا عرم لا فرق فى ذلك بين مايسمى بالقرض الاستهلاكى وما يسمى بالقرض الإنتاجي لآن نصوص المكتاب والسنة فى مجموعها قاطعة فى تحريم النوعين وإن كان كثير الربا وقليله حرام لآن الاقتراض بالربا عرم لا تبيحة حاجة ولا ضرورة .

وهكذا فإن الإسلام – كما يقول الشيخ محمد أبو زهرة – يدعو إلى نظام المتصادى يقوم هلى منع الربا ، لأن الربا من شأنه أن يجمل رأس المال منتجا من غير عمل عامل بل من يحمل تبعة العمل وإذا ساد وجدت طائفة من الناس يتخذون التعطيل سبيلا ويأكاون ممرات غديرهم ، وفي المسائل المتجددة فإن في مبادى الشريعة الاسلامية ما يعني وبذلك يسد الباب أمام النظم الاجنبية بكافة المجالات التشريعية والسياسية والافتصادية .

وقد أشار الدكتور عبد الناصر العطار فى مؤلفه [ نظرية الأجل فى الالنزام) يقرر أن الفوائد الربوية بنوعيها تتعارض مع الأصول القانونيــة مرح – تصحتح

ولا نستقيم مع مبادى. العدالة ، ذلك أن الربا عقد على منافع مومومة وغير معلومة المقدار وإذا تم العقد على محل متحمل الوجود وغير معلوم المقدار أضحى باطلا وكذلك كان الربا .

وهناك الآن عدد من السكتب تتناول هذا الموضوع في وضوح:

تطبيق الشريعة الاسلامية: الدكتور صونى أبو طالب.

النظرية العامة للقانون الدستورى: الدكتور رمزى الشاعر.

المشروعية العليا : الدكتور على جريشة .

السلطات الثلاث: سلمان الطاوى .

مقال الرأى فى التشريع الاسلامى : عبد الوهاب خلاف ( مجلة القانون والاقتصاد ).

مبدأ المشروعية : دكتور فؤاد النادي .

وكلها تقرر أن محور الدول الاسلامية هي القانون الإلهي وأن الدولة الإسلامية لها ذاتية خاصة تلتزم بدورها بكفالة تطبيق الفانون الإسلامي والالتزام بما أوجبه كلها الشارع من قواعد وأحكام .

( ز کریا عامر البکری )

7 - إن النظام المصرفي يقوم على أساس السيولة والاريحية ومن هذا فإن التركيزعلى أحدهما دون الآخر يؤدى إلى فشل القيام بالعمل المصرفي ، فإذا ركز على السيولة أدى ذلك إلى الانخفاض المتزايد في أرباحه بما يؤدى إلى عدم تحقيق هدفه الاساسي لمشروع اقتصادي (خدمات مصرفية) وإذا ركز على الاريحية كان ذلك على حساب السيولة بما يؤدى إلى عدم إمكانية الوفاء بالمتزاماته قبل المودعين وبذلك يفقد الثقة من قبل المودعين ما يؤدى إلى إفلاسه ولكن الصيغة الإسلامية للعمل المصرفي تأخذ في الاعتبار هـذا

التوازن الإحساسي الذي يقوم على الفن المصرفي فهذه الصيغة تؤسس على جمع وأس المال والسلال في تزاوج إنما في مضطرداً ليس على أساس جمع وأس المال ورأس المال كا يتم بالنسبة للمصارف الربوية ، أما الصيغة الإسلامية فإنها تعمل وفق عقد المضاربة الإسلام أو القرآن في صورة مشروعات استثمارية ، وفقا لمبدأ الاشتراك في المخاطر وفي الأرباح وفي الحسائر ومهذا لانكون هناك أحقاد بين الطرفين المشتركين في المشروع ولا توجد إضرار الربا الذي يقوم على إثراء الغني من دم الفقير ولا أن يكون القرض الاستهلاكي بقصد الحصول على أكر ربح ممكن من مشروعات مرعه بصرف النظر عن المشروعات ذات الصالح العام الجاعة همما كانت مشروعات تحتاج إلى قروض استثمارية تمس حاجة الشعب الاساسية فإن القروض الاستثمارية لانتظام إلى الربح بل تنظر إلى المسلحة الدكتور عبد الحيد الغزالي ).

ويقول الدكتور صوفى أبو طالب: إن النص بتحريم الرباقطعى فى ثبوته ودلالته بايات القرآن السكريم فلامصلحة البتة فى مخالفتها واليس لنا أمام قول الله تعالى (وأحل الله البيع وحرم الربا) أن يقول : سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واليك المصير فكلمة الله هى العليا وفوق كل علياً).

ومن هذا يتبين أن الفكر الربوى فكر ضد الإنسان وضد الدين والقانون ونظر بوادر الخير في المصارف الإسلامية (في مصر)، فقد تأكد أنها تجربه إسلامية ناجحة ومثلا يحتذى في الاقتصاد الإسلامي لأن الربا لايدفع إلا من جيوب المستهلكين فيتوزع عب الرباعلى كل فرد من أفراد الجماعة حدد وقد طبقت باكستان نظم الافتصاد الإسلامي بما في ذلك الاعمال المصرفية بلافوائد.

. . .

و نظره إلى المشاكل التي تعانى منها حضارة العصر التي توشك أن تقذف على الله المادية التي تسيطر على نظام

الافتصاد الغربي وهي النظره التي أفرخت فلسفة الاشتراكية العلمية حتى لتذهب في تفسيرها لتاريخ الإنسانية بادبائها وفلسفتها وعلمها وفكرها إلى قوة العالى الافتصادى دائرة في توجيسه حركة التاريخ بل أنها أقامت جوهر الاختملاف والفضائل على أساس من نزعة المنفعة وسيطرة الجانب المادى على حياة الفرد والمجتمع فارتدت بالمجتمع إلى طابع الغريزة في المجتمعات البدائية الأولى حيث يشترك المذهب الفردى ومذهب الاشتراكية العلمية في حافز المنفعة و يختلفار في الوسيلة فأرباب المذهب الفردى يرون في التنافس والتزام على المكسب وسيلمهم أما أرباب الاشتراكية العلمية فيرون شيوع الروة فلا ملكية لاحد وصراع الطبقات هو السبيل الوحيد لسيادة الطبقة الجديدة أما الاسلام فقد أقام نظابه الافتصادى على أساس من الرحة وأدب النفس والمروءة . والتعاون والعدل والمغفرة والامر بالمعروف والنهى عن المنكر .

وأول ما تنكره قيم الاسلام: الربا أساساً للحياة الاقتصادية مع إنكارالابتداع والغش وحجب البضاعة عن المستملك وأكل أموال الناس بالباطل، والاسلام يعتبرالقرض بالربا أقرب إلى الوحشية والخسه والدناءه.

ولاريب أن من أبرز الوسائل لإقامة امبراطورية الربا: ذلك العمل المتصل في سبيل هذم الاسره المسلمة والاخلاق المسلمة ، فإن الاختلافيات ، تقف أمام الحمر وأدوات التبرج وأمام المراخير والمراقص والملاهي، وهذه كذا من صناعة (امبراطورية الربا) ولذلك شنت حربا عنيفة على الاخلاق وكذلك القوانين الاجنبية كانت عاملا خطيراً الفتح الباب أمام هذا الخطر الماحتى . ولقد كانت القروض الربوية للدولة الاسلامية مصدر هر يمنها واحتلالها (الحديوي اسماعيل والشاه كانا أول من أدخل هذا الخطر ثم سارت فيه أجيال) ولاتوال القروض المني تعطى للبلاد الإسلامية مأخوذه من الاهوال البترولية الإسلامية المودعة في الغرب لخدمة الاقتصاد الغربي ، ثم تعرض للمسلمين لتستعبدهم وكان أولى أن يقرض المسلمون من المسلمين وغالب الثروة الإسلامية (٨٠ في المائة تقريبا) مودعة في المصارف الاجنبية وقد حيل بين أصحابها وبين اتفاقها في مشروعات مودعة في المسارف الاجنبية وقد حيل بين أصحابها وبين اتفاقها في مشروعات النامية في البلاد الإسلامية ، وبينها نتوقف هذه الأموال عن أداء دورها الطبيعي

تجد الاستبارات الاجنبية هي الغالبة والمسيطره وهكذا نجد أن الغرب يحتصن الثروة الإسلامية كلها ويدبرها على الوجه الذي لا يمكن المسلمين من إمتلاك إرادتهم، ويبدو تبعية الافتصاد الإسلامي للسياسه الغربية، وقد تنازل المسلمون عن أنظمتهم وإرادتهم ونظامهم الافتصادي والمالي وأصبحوا يدورون في فلك الافتصاد الغربي، وقد انتهرت خيراتهم وثرواتهم الطبيعه بكيفية فيها كل الغبن عليهم، واضمحلت الصناعة وتراخت الابجازات الفرورية في العالم الإسلامي وصارت البلاد الإسلامية كلما سوقا مفتوحة لتصريف المنتجات الاجنبية وخضع المسلمون للمعاملات الربويه المحرمه في قانون الافتصاد الإسلامي تحريما بانا : ذلك القانون الذي جاء بإصلاح عظيم في هذا الباب انقذ الإنسانية في وقت ما من تحسيم أرباب رموس الاموال واستغلال صيارفه اليهود وبدلا من أن نقف المسلمون في وجمه التيار استسلموا له وبات كشير من أن نقف المسلمون أنه لانمو ولا إزدهار الاباصطناع نظام الغائب والرما المحرم .

### (٣)

الدكتور عيسى عبده عاش خسين عاما من حياته متخصصاً فى قضية الربا الحرم دراسا لمه فى عتلف بلاد العالم وكاشف عن أناره على الاقتصاد والتجارة والغلمة وأثره فى المجتمعات .

وقد ترك في هذا الشأن تجربة ضخمة تستطيع أن نوجزها في سطور :

والاقتصاد ليس الآجانبا من جوانب النهضة لآى مجتمع يستمد من المثالية التي ارتضاها هذا المحتمع لنفسه يتفاعل معها مؤثراً فيها بقدر ما يتأثر بها وليست النهضة الا مجموع محصلات هذه الجوانب الاربعة التي تعمل عملها مجتمعه في الفرد والمجتمع على السواء والتي تنبعث من المثالية ذاتها جاهدة في تحقيقها ، فإذا إنعدمت المثالية أو اختلفت لدى أفراد مجتمع ما انعدمت النهضة وانهدمت معالم تلك الجوانب الاربعة التي تشكل نشاطكل فرد في مجتمعه :

١ - الجانب الاجتماعى : علاقة الفرد بغيره من الافراد وسلوكه
 فى الجماعة .

الجانب السياسى: تنظيم علافة الأفراد المنعية على الحكم والتي تمس
 الحقوق الطبيعة للإنسان.

٢ - الجانب الجمالى: الذى يرسى القيم الى تستر فى ضمير الفرد وتؤثر
 ف حكمه على الأشياء.

٤ -- الجانب الاقتصادى:

ولاخلاف في أن المسلم خلق ليعبد الله وحده وللعبادة شقين :

١ - شعائر يؤديها المرء وهي علافة مباشره بين الإنسان وخالفه .

٧ — معاملات تتناول جوانب الحياة المعيشية الاريمة والشقان متكاملان وعماد الاقتصاد الاسلامي: (الزكاة) التي هي ركن من أركان الحنيفية السمحاء وأخطر ما يواجه الاقتصاد الإسلامي في المصر الحديث هو (الربا) وقد أصبح المسلمون يتنقسون الربا حتى تخدرت أجسامهم وحين يعضهم الفقر، وتأخذه المسلمون يتنقسون الربا حتى تخدرت أجسامهم وحين يعضهم الفقر، وتأخذه المناية الإلمية بالقوارع لعلمهم يرجعون إذا بهذه الاجيال المضيعة من المسلمين تغزع إلى مزيد من القروض الربوية تصحبها ظاهرات الصنك والهنيق منها البطالة والتصخم والانحلال الحلي فلا تجد المفرع من الربا إلا إلى الربا من جديد مع السكرار القبيح الذليل كما يتداوي شارب الحر بالحر، أن (الفوائد) التي جاءت الى البلاد الاسلامية مع ضعفها الراهن هي بعبنها (الفوائد) التي جاءت إلى البلاد الاسلامية مع ضعفها الراهن هي بعبنها (الفوائد) التي جاءت الى البلاد الاسلامية مع ضعفها الراهن في بعبنها (الفوائد) الماصرة خصائص الاقتصاد الرأسمالي النقدي الزي يزدهر في ظل الرأسمالية والأعوام تمر متناقلة والربا آخذ بخناق الآمة الإسلامية وغضب الله على هذه الاجيال المعاصرة وشخف الوطأه بعض الشيء لعلم يرجعون يشتد بما تكتسب ثم تغلب الرحمة وتخف الوطأه بعض الشيء لعلم يرجعون ولكن جذور المشكلة أعمق من أن تعالج بالاسلوب السطحي الجزق الذي جرى به العمل في عشرات السنين لايقل عن مائة عام مضت منذ أن تدمورت الاحوال

المالية في مصر والبلاد العربية بوج عام قبيل الاحتلال البريطاني ، ومنذ أن انتشر الفساد في الانتهان والنظم النقدية في سائر أركان الدولة العثمانية ووقد الخبراء (لإصلاح الحال) وشدد الدائنون قبضتهم على مالية كل بلد عربي فزاد الوهن في المقومات المالية للأمة الإسلامية ثم فقدت هذه الآمة ثقتها في تراثها ونظمها وأصبحت تابعة في السر والعلن ، وإن كانت تتلمى بأعياد يقال لها أعياد الاستقلال وتتملل بالآمال المكذاب التي يقال لها تنمية وتطور أو يقال لها كتفاء ذاتي وانغلاق يعقبه عجز وعوز وحرمان وهدده كلها تقتضي هدم الاسوار والدعوة إلى ما يسمى مالانفتاح على العالم الخارجي شرقه وغربه وما بينها .

ليست المشكلة (الفائدة على رأس المال) ومحاددة الله جل شأنه وعصيانه بأكل الربا وتغليبه بين الآفراد والجماعات والدول الإسلامية فيما بينهما والآمة الإسلامية في معاملاتها مع العالم ، ليست المشكلة في هذه السطحية وإن كانت جد خطيرة ، بل المشكلة أحمق وأخطر لانها تنصل بموارد هذه الآمة الإسلامية كلها ، عبر الحدود السياسية الظالمة التي قطعت أوصال الجسد الواحد ، إنها مشكلة دقيقة وذات شعب ، إن المعاملات الربوية وإن كانت من الكبائر — ليست إلا جانبا واحدا من المنهج الخارجي على المكتاب والسنة ، إن الربا على فداحة وزره قد جر على المسلمين ما هو أخطر على الدين والدنيا جميعا .

وهناك قضية خطيرة : هي تكلف التأويل أرضاء لحاكم أو فزعا من أن يقال أن الإسلام إقد توقف عن مسيرة الحضارة المادية ، وهذا وهم أفزع فريقا من الكتاب فذهبوا كل مذهب انتطويع أحكام الشريعة لعلما تتسع المعاملات المعاصرة ، ما كان منها خارجا على حكم الشرع في جرأة صارخة .

وقد كان (الربا) مصدر تمزق أرضها ونهب مواردها ، وما هما فيه من ذلة وهوان حتى أصبح المال الذي هو ما لنا غريبا عنا وهو فى أرضنا وحربا علينا والاصل أن يكون عدة لنا ، فنى دار الإسلام الآن – كما فى دار الحرب سواء بسواء – يعتبر التعامل بالفائدة الربوية أمراً واقعا يقبل المتخصصون

عليه دراسة و تطبيقا وكأمهم لا يفعلون الكبائر ، و نسمع إلى بعض خبرا ثنا و نقراً للمحدثين من المثقفين ثقافة غربية خالصة فيخبل إليك أن (فضية الفائدة) قد استقرت وطويت ملفاتها منذ زمن مضى ، ومن ثم يكون الدكلام فيها عبث والحق غير ذلك ، الحق أن الاوساط المالية التي تذل لها أعناق الجامعات الاجنبية لاتزال تبحث عن أساس علمي أو أساس قانوني تقوم عليه الفائدة وتطالب الباحثين بأن يتابعوا ومضى مائتا عام والبحث متصل والمراجع تصدر تاعا إلى يومنا هذا وليس فيها نصر واحد يقول بأن الفوايد ترتكن إلى قاعدة مسلمة .

وقد أعلن الفرنجة أنهم فشلوا في إرساء الفوائد على قاعدة هلمية أيا كانت ونحن المتخصصين الذين تحمل عن الآمة الإسلامية أمانة البحث نسكت عن الخوص فيها ، هذا الاطار الفكرى المحكم الذي أخضع العقاية العلمية المعاصرة في البلاد الإسلامية لسكل ماهو خصم الإسلام حرب عليه حتى وصلت بنا الحال إلى اعتبار البعد عن العبادات وعن النظر في التراث من علامات النضج العلمي ، وأن امنناع علمائنا المستغربين عن متابعة علماء الغرب في إعلان الحقيقة في أمر الفوايد بحرد خطأ يجرون إليه الشباب المثقف ، هذا الامتناع بجرد إقرار بسلامة الظام الربوى، هذا الإقرار خياً، لانه يصطدم باعتراف علماء الفرنجة من عشرات الاعوام إلى وقتنا هذا . ومع الاسف فإن ذلك علماء الفرنجة من عشرات الاعوام إلى إحلال المنهج الغرق والترقى بهذا الاحلال يقابل باسراف الباحث العرق المسلم إلى إحلال المنهج الغرق والترقى بهذا الاحلال يقابط التقديس ، ومنهم من قال أن الإسلام عاجز عن تقديم نظرية متكاملة المنشاط الافتصادى .

أن أكبر الخطر هو تمكن المرابي من أموال المسلمين بالإيداع عنده ابتداء فإذا علم المسلم الغيور على دينه أن أول الأثم وأكبره هو مجرد إيداع المال بين يدى خصوم الإسلام لآن هذا الإيداع في حد ذاته يجرد المسلمين من أدوات النشاط الافتصادي ومن القوة القاهرة في المبادلات ثم يضيعها في أيدى المشتغلين بالربا وهم أول خصوم الإسلام، ولو علم المسلم الغيور فداحة وزر الإيداع ما يتمين عليه أن يعلمه ما أغمض له جفن وأموال المسلمين بين أيدى اليهود

والذين أشركوا يستعينون بها على استنباط موارد الثروة و إقامة المصانع وأجهزة لا تقع تحت حصر و إنما نقع كلها بين يدى خصوم الإسلام لشكون حربا على المسلمين .

( ( )

وهذه مجموعة من الحقائق في هذا الجال:

(أولا) هناك ريا الاستملاك وريا الاستثمار . والحق أن الـكل محرم والحل رياً ، لأن الربح فيه محدد النسبة وليس التمامل فيه قائم على الربح والخسارة وكما يقول الحق سبحانه وتعالى ( ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا) والبيع مثل الربا في أنهما يربحان لكن البيع معرض الربح ، الصدقات) ويقولون قولا آخر: (إن الربا المناعف هو المقمود بعملية التحريم) لآن الفائدة فيه مضاعفة وفيها استغلال وحشع ، لـكن الربا غير المضاعف ليس عرماً ﴾ لأن الفائدة فيه قليلة وضدُّلة ولا توصل الإنسان إلى الجشع والربح الفاحش والاستغلال للظروف ، هكذا يقول بعض المفرضين والرباكله محرم رِمَا الفَصْلُ وربَّا النسيئة ، ( ربًّا النسيئة الذي يتم بأن يبيع الرجل البيع إلى أجل فإن حل الآجل ولم يقبض الثن ودفع فائدة على النَّاخير ـــ وريا الفضل ويتم بأن يبيع الرجل الشيء بالشيء على سبيل المثال (تمرأ بتمر ) والرياكله محرم ، الفائدة صغرت أو كبرت محرمة حفاظا على قيمة العمل والسعى نحو البناء ، حيث أن ذلك يؤدى إلى وجود طبقة من المترفين والاعنياء بشكل غير عادى يصل مالمجتمع إلى الاحقاد والضغائن والحسد، ولذلك حرم الله تبارك وتعالى الربا ولا بدَّ مِن أن يعطى المال لمن يعمل فيه ويتم بعد ذلك تقاسم الربح والمساره.

يقول الدكتور يحيى الدرديرى: إن الربا صغيره وكبسيره حرام وإن حكم الشرع في ذلك صريح لايقبل التأويل ، وقد أثنت الحوادث صواب هـذا الحكم ، لقد كان نظام الربا الذي تسير عليه أرديا سبياً في المشاكل الخطيرذ التي

نشأت بين العال وأصحاب رموس الاموال إذ يعنقد العال أن الربا ما هو إلا سرفة لجهوداتهم فى الإنتاج ، وقد تحوات أموال الربا بين الحربين العالميتين إلى مداغع ودبابات وطائرات وبوارج وغواصات ، فخلقت الخراب والدمار وقتلت النساء والاطفال ، وتحقق بذلك وعد الله تبارك ونعالى فيهم :

ديا أيها الذين آمنوا انقوا الله وذروا مابتى من الربا إن كنتم مؤمنين . فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله . .

ثانياً: ليس هناك فارق بين الربا المحرم شرها وسعر الفائدة من الوجه.ة الافتصادية بحال وإن الاسلام يقرر قاعدة (الغرم بالغنم) وهي أن من أراد أن يغنم إذا ربح المال وجب عليه أن يغرم إذا خسر نفس المال المستعمل في التجارة.

والتمامل بالربا ليس بضرورة ملحة لآمة تريد التحرر الاقتصادى فإذا لم تقلع الآمة عن نظام الربا فلا تحرو يرجى لها وستظل رازحه تحت نير الاستعار الاقتصادى الآجنى والاقتراض بفائدة هو الربا بعينه وهو حرام ، أما الآية التى تقول بأن الضرورات تبيح المحظورات فليست قاعدة مطلقة وإذا ذكرت يجب أن يذكر ما بعدها (ومعنى الاضطرار الذي جاء فى الإية (فن اضطر غير باغ ولا عاد فلا أثم عليه) فهو الهلاك ، كأن يكون مسلم فى بيداء وقد نفذ زاده حتى حتى الهلال فى رفض الناس أفراضه إلا بالربا فله أن يقترض ما يخرجه من الهلال .

ثالثاً: الربا بنوعيه (ربا الفضل وربا النسيئة) حرام وقد إستند البعض في استحلال ربا الفضل إلى ماروى عن ابن عباس وابن مسعود من القول باباحته وقد صح رجوعهما عنه إلى ماعليه الجمور ، وقال ابن المنذر: أجمع علماء الامصار مالك بن أنس ومن تبعه من أهل المدينة وسفيان الثورى ومن وافقه من أهل العراق والاوزاعى ومن قال بقوله من أهل الشام والليث بن سعد ومن وافقه من أهل الشام والليث بن سعد ومن وافقه من أهل العراق والاوزاعى و أصحابه ، وأحد \_ على أنه لا يجوز بيع ومن وافقه من أهل مصر والشافسى وأصحابه ، وأحد \_ على أنه لا يجوز بيع ذهب بذهب ولا فضة بفضة ولا بر بير متفاضلا يدا بيد ولا نسيئة وأن من فعل

ذلك فقد أربى ، والبيع مفسوخ ، وروى التحريم عن العشرة المبشرين بالجنة وإذا قيل لم كان سعر الفائدة حراما مع أنه نظير ما لو أجر إنسان محرائه قلنا أن هذا قياس مع وجود النص الحرم فلا يقبل ، إذ أن من القواعد المتفق عليها أن لا قياس مع وجود النص وإن الاجتهاد فى مواد النصوص ممنوع عليها أن لا قياس مع وجود النص وإن الاجتهاد فى مواد النصوص ممنوع

رابعاً: من الجائز صرف الزكاة إلى البنك الشرعى بمفهوم دفع الزكاة إلى الفارم ( الذي لزمته ديون لايقدر على وفاتها) (آية: والفارمين) فإن للبنك الشرعى أن يتناول من المزكين شيئاً لقاء أبرائه المدنيين الذين لم يستطيعوا وفاء ما اقترضوا منه .

وأن الخطر الأكبر في الربا هو تمكين المرابي من أموال المسلمين بالايداع عنده ابتداء لأن هذا الايداع في حد ذاته بجرد المسلمين من أدوات النشاط الاقتصادي وعن القوة القاهرة في الجادلات ، ثم يضمها في أيدى المشتغلين بالربا وهم أول خصوم الإسلام ولو علم المسلم الغيور فداحة وزر الايداع ما يتمان عليه أن يعلمه لما غمض له جفن وأمواله بين أيدى اليهود والذين أشركوا يستمينون بها على استنباط موارد الثروة وإقامة المصانع وأجهزة المراقع تحت حصر ، وإنما تقع كلها في يدى خصوم الإسلام فيكون حربا على المسلمين وأن البورصات نوعان : عمليات آجلة وهي عمليات وهمية الفرض منها المضاربة فهي تدخل في باب الميسر ، وعلى ذلك فهي منسكر يجب القضاء عليه وإلغاء هذا النوع من العمليات .

أما عمليات البضاعة الجاضرة وفيها يتم التسليم والتسلم فلا غبار عليها ( عيسى عبده )

# ثانيا: فساد علم الاقتصاد السياسي

والامر الثاني الذي يجب أن يكشف زيفه المثقف المسلم هو ما يطلق عليه اسم علم الافتصاد السياسي: يقول الدكتور عيسي عبده: هذا العلم الذي يقال له لافتصاد السياسي لايزيد علما على مر الايام إلا غموضا وبعداً عن الحقيقة الافتصادية فما جاء حيل إلا لينتقص من وجود سابقيه ، وما جاء إلاوله نظرية وفكر وسياسة ، ومن ثم كان الصراع بين درجات المجتمع الواحد وفيها بين القبائل والشعرب حتى إذا اثتلف بعضها من بعض فإن هــذا الائتلاف بجىء جزئيا ويؤدى إلى ظهور معارضين له في الفكو والعمل ومن ثم كانت التكتلات والحروب الباردة والصدام المسلح كره بعد أخرى ، أما حصاد هذا الفكر المرهق المضطرب فهو زحام وركام ، وهو حصاد قليل العناء ومع ذَلَكُ لَامَهُمْ لَنَا مِحْنَ الْمُسْلِمِينَ مِنَ النَّظُمِ فِي كُلِّ وَاقْدَةً مِنْ هَذَا القَّبِيلِ لَأَنْ دار الاسلام لم تعد معزولة أو محصنة في الثغور والحدود ، بل أصبحت كغيرها أرضا تهب عليها رياح الفكر ونزوات الهوىعلى موجات الاثير وفي الصحب والمجلات والكتب وغيرها من وسائل الأعلام، وكان لزاما إذا أن ينتظر المسلمون وأن يوازنوا من الاصيل الذي عندهم في التراث وبين البديل الذي هو وافد بغير دعوة ولكنه وافد ثقيل مقيم، ومن أجل دفمه ومطاردته يتمين علينا أن نعرف الشيء الكثير عنه ، وماصح عندنا أن ( الافتصاد ) ليس علما في كليا 4 وتفصيلاته بل أقله علم وأكثره رأى وفكر إلى آخر ماهو معروف وأن الاقتصاد الاسلامي يجب أن يكون مهيمنا على كل ماعداه من الدراسات الافتصادقة والوضعية والدراسات التكميلية والعناية بدراسة فقه الاموال ليس في البلاد العربية بل في العالم الاسلامي كله ، والحاجة ماسة إلى التركيز على دراسة الانتصاد من القرآن والسنة ويجب أن يكون البحوث مصفاة من المادة الدعائية التي تنشرها أجهزة أعلام شركات التأمين في البلاد الإسلامية بنامها الربوي . وقد دخل ميدان الدراسات الافتصادية الإسلامية كثير من الباحثين الخلصين في مقصدهم و لكن تبين أن المادة التي قدموها إما أن تكون من الروافد التي بقيت في القناة الرئيسية لما يعرف بحق أنه افتصاد إسلامى ، وأما أنها مناقشات سطحية لفكر غربى وفكر شرق مع تلمس عناصر صالحة للقياس بين ماهو منتشر فى المالم من اقتصاد سياسى منقطع عن الدين وبين ماهو اقتصاد مستمد من كتاب الله والسنه .

وبالنسبة لبحوث (التأمين) فإنها تتردد بين أصول الفقه الإسلام وبين القوانين الوضيعة وبين المادة الدعائية التي تنشرها أجهزة الإعلام في شركات التأمين وهيئاته ، وقد اقتحم الباحثون هذه الاواد المتناثرة في مجرى الدراسات الافتصادية الحالصه مما يحجب أصول الافتصاد الإسلامي عن الدارسين .

لقد وقعت الامة الإسلامية في العشرات الآخيرة من المنين في خطأ شديد الخطورة عندما تأثر للثقفون بالنزعه العامانية التى طغت على أورما في القرن التاسع عشر للبيلاد فحاول بعض المثقفين من العرب المستغربين والمستشرقين أن يقيس فصل الدين عن الدنيا في أوريا على الامه الاسلاميه برغم أن التقدم التسكنولوجي ماصحبه من ثراء مادى في الغرب الرأسمالي والشرق الاشتراكي إنما كان من ثمرات النزعه اللادينيه التي يدأت بوجه خاص من عهد تابليون ومعلوم أن هذا خعاً في الرأى بالغ الجسامة وبما زاد فى خطورته أن طائفه عن تقدم ذكرهم وصل إلى مركز السلطه وإلى الجامعات وسأعدوا في تعميق هذه النزعة ودعمها بأجهزة الاعلام وماهج العلم ويرامج التدريب ومن المشهور أن مناهج كليات الاقتصاد والتجارة والإدارة في معظم البلاد الإسلامية خاليه تماما من دراسة الشريعة بأصولها وفروعها على حين أن كليات الحقوق لانعى بدراسة علوم الدين إلا عا يقرب من عشرة في المائة من مناهجها ، أما المكثرة الغالبه من دراساتها فإنها تستمد أصولها وفروعها مرب فلسفة الأغريق وتشريع الرومان وما كان بعد ذلك إلى النهضة التشريعية في فرنسا في القرن المتاسع عشر وسائر البلاد الاوربية وقد صاحبت هـذه التحركات الفكريه أورات صناعية وسياسية .

فى القرنين ١٩ ، ٢٠ المميلاد في زاد فى خطورة الوهم بأن الثراء والسلطان إنميا تواقراً للمالم الغربي بسبب الفصل بين الدين والدنيا وما دامت هذه هى مناهج التدريس وبرامج التدريب فليس عجيبا أن يصطبغ النشاط الاقتصادى كغيره من وجوء النشاط بصيغة غربية عن الاسلام ومن الضرورى وقف هذا التيار الجارف.

إن قيام السوق الأوربية المشتركة التي وقعت معاهدتها في مارس ١٩٥٧ لدى الفانيكان لا لدى الأمم المتحدة هي من قبل البعث للرسالة التي بدأ ما شارلمان عام ١٨١٤ بتحويل أوربا إلى قلعة صلبية تقف في وجه انتشار الإسلام والتي تابعت عملها في محاولة نابليون لتوحيد أوربا وبجددت في عهد بسمارك والتي أخلص لها الأوربيون طوال هذه القرون ومن أهداف السوق الأوربية المشتركة استغلال أفريقيا بوصفها أغني مستودع للموارد الافتصادية والتكثيف الحقيق للسوق ، أنها تسكتل في صورة مجتمع أوربي موحد أي الصورة الحقيقية لما كان يطوف بخيال شارلمان والمعروف أن البابا موحد أي الصورة الحقيقية لما كان يطوف بخيال شارلمان والمعروف أن البابا دعا في فيراير ١٩٧٧ إلى عقد مؤتمر في روما يحضره كبار رجال الكنيسة للنظر فيا أطاقي عليه (وجود الإسلام في أوربا) وبما يذكر أن هام للنظر فيا أطاقي عليه (وجود الإسلام في أوربا) وبما يذكر أن هام للسمى سنة المخاص لما يسمى بالقانون الدولي:

#### lmies ndliondl da

وما عرف من قبل شيء بهذه التسمية بل كان القانون المعمول به قبل ذلك مباشرة في المجال الدولى يعرف بتسمية قطعية الدلاله وهي: (القانون العام للدول المسيحيه) مثل هذا التطور التشريعي الذي صاحب ظهور علامات الضعف على الدوله العثمانية يساعد على تكوين فكرة صحيحة عما يسمي بالمنظات الدولية الساهرة على إشاحة العدل والامن كما يحب الانتباه إلى تطور الاساليب البشرية كما تحدث عنها شائليه وزويمر المثيران فالمدارس وللستشفيات الغنية برجالها ونسائها تستخدم كمراكز للتبشير. وكان البابا وفي بعض مراحل الحروب الصليبية يخرج على رأس الحلات العسكرية التي يراد بها غزو كل أرض انتشر فيها الإسلام.

وفى نطاق البحث عن فساد علم الاقتصاد السياسي يقول الاستاذ أحمد حسين المحامى :إن البود هم أصحاب الجريمة السكيرى فهم الذين ظلوا يعملون حتى جعلوا العالم كله يتعامل بالربا وتجحوا في إقناع الكافة بأن الدنيا ستخرب إذا لم يتعامل الناس بالربا وأنشأوا علماً سموه (علم الاقتصاد) وجعلوا الربا جوهرة ولبه وَوضِعُوا عَلَى رأس الهرم البنوك ، التي تفرض على الـكافة التعامل بالربا وتربع اليهود على عرش هذه البنوك ، وغنى عن البيان أنهم لم يصلوا إلى ما وصلوا إليه من خديعة البشر إلا من خلال أور ما وأمريكا وما انتهت إليه من كفر بالمعنو يات ( الدين ) وعبادة للمادة فيستوى ذلك الشرق الشيوعي والنرب الرأسمالي ، والسر في هــــذا الاتفاق بين الشيوعية , عدوة رأس المال ، والرأسمالية , عابدة وأس المال ، أن الطرفين لهما إله واحد هو المادة ، وعندما كانت الحضارة الإسلامية هىالمهيمنة والمسيطرة لم يستطع اليهرد أن يطلوا مرأسهم في دنيا المال والاقتصاد وليس إلا بعد أنفقد المسلمون سلطانهم وتفوقت عليهم أوربا أن نجحاليود في أن يصيحوا هم ملوك المال وأن يخضموا الدنيا (عا فيها العالم الإسلام السلطانهم) يجيث أصبحت ترى شركات التأمين والبنوك تغمر العالم الإسلامي من مشرقه إلى مغربه دون أن يتصور السكثيرون أنهم بذلك يغرقون إلا إذا كان فى خطيئة اشتبهت في الإسلام الحكفر حيث توعد الله المرابين بحرب من الله ورسوله ، ولما شاءت عناية الله عز وجل أن تجمل بلاد المسلمين تنفجر بالنفط وأصبحت الأموال تتدفق ببلايين الدولارات إلى أيدى المسلمين فيقول الاقتصاد البهودى : أودعوا هذه الاموال في بنوكنا وخذوا ما شئتم من الغوائد : ٩ أو ١٠ في المائة أو أكثر من ذلك .

ما الذي يعنيه هذا الأمر؟ أنه لا يعني إلا أن يظل المسلمون تأتمين غادين لا يعملون شيئاً إلا أن ينتظروا مجيء الفوائد ، والله تعالى هو الذي يعلم إلى كم من الزمن ستظل تجيء ، المهم أن الدائن عندما يكون ضعيفاً والمدين هو القوى والمدين هنا هودول الغرب القوية ] فإن الدائن سيظل تحت وحمة المدين ، وذلك هو ما يدعو إليه الإقتصاد اليهودي ، وهدذا هو الربا الذي أنذر الله بحرب من بقول به ، وهلى المسلم أن تختار لنفسه ، أن الإيمان بالله والآخذ بأسلوب العمل بقول به ، وهلى المسلم أن تختار لنفسه ، أن الإيمان بالله والآخذ بأسلوب العمل

والسمى وهو ما يدءو إليه الانتصاد الإسلاى وأما أن يظل أسير الاقتصاد البهودى الذي يقوم على أن تعمل الدنيا من أجلهم عن طرق الربا .

والآن نتساءل: هل آن الاوان لمقول المسلمون للعالم أجمع أن نوقن أن لدينا نظام خير من نظام الرما.

# ٣ - النظام الاقتصادى الإسلامي

أحسن أحد الباحثين حين وصف الاقتصاد الإسلامى بأنه: ليس فيه إفراط الرأسمالية ولا تفريط الشيوعية وأنه منهج ربانى مستقل له ذاتيته الحناصة المحتلفة تماماً عن الايدلوجيتين ، يقوم على ثلاثة أعمدة :

ا - العمود الأول: (الزكاة) فقد فرضها على رأس المال بالذات، رأس المال الذات، رأس المال الذي بيد المالك يوهب للمجتمع خلال أربعين سنة وبذلك يحول الإسلام دون تضخم المال بين أيدي أفراد على حساب آخرين وبذلك نجد تحول المال في المجتمع المسلم كدوران الدائرة يمر بجميع الفثات شمو لا بعد إستثناء، إستمرارية بغير إستقرار.

العمود الثانى: (الارث) نقد شرع الله فى الإسلام نظام الفرائض وجمل التوارث سبباً من أسباب توزيع الثروة وحائلا رون التضخم الميالى: نظام عجيب فريد ونسب حسابية للذكور والآناث.

العمود الثالث: (تحريم الرما) السايسل الاول لتضخم الاموال بأيدى الافراد وجمع الدوات الضخمة على حساب الفقراء والضعفاء ، وهو الرما وأغنى أغنياء العالم هم المرابون .

ع — العمود الرابع: (وتحسريم الربح الفاحش) لمكى تقصى على التضخم المالى وجعل الربح في مدود معقولة لمكى تستمر العلائق للتجارية ويقوم البيدع والشراء بمصالح الناس: [وأحل الله البيسع وحرم الربا] والربح الفاحشة أبقى على الذي يبلغ ضعف القيمة ، وإن حؤول الإسلام دون الارباح الفاحشة أبقى على

تُوارْن الثُّرُوة بين النَّاس ، وتحريم الميسر الذي هو مصدر الرَّبح غَير المُشروع ﴿

٧ ــ ويقر الإسلام بنيانه الافتصادى على هذه الدعائم التى تعمل متضافرة على أساس العدالة الاجتماعية وتحقيق التماثل الاقتصادى حيث يقر الإسلام الملكية الفردية وييسر الحصول عليها ويحميه ، ويقر العمل الإنسانى ويحميه ويحمى ثمرات الجمود والإنتاج في الإسلام يساوى :

رأس المال والقوة الفردية والنفسية أى ( العمل الإنساني + الملكية الفردية ورأس المال ) .

ويشجع الحافز الفردى أمام المنافسة والطموح وتحقيق تكافؤ الفرص بين الناس وأعطاء كل مجتهد جزاء اجتهاده ومسابرة الطبيعة البشرية .

٧ — ويتمثل فيما بدخله الإسلام من تعرف المالك من قيود وما نضع على كاهله من أعباء تقيد تصرف الإنسان بقيود كثيرة للصالح العام وتخطر عليه كل تصرف فردى يؤدى إلى ضرر عام أو خاص ، لايقيد تصرفه الإبجابى بل يقيد تصرفه السلمي و يخطر على المالك أن يعطل ملكيته . (المقصود بالإنفاق هو إعادة توزيغ الرزق .

٣ \_ وقد أجاز الإسلام المعاملات التجارية بشرط أن تسكون شرعية ونافعة ووصل إلى الاتفاق عن طريق عقد قانونى مدروف بعيداً عن الغش والحجو والاحكار والربا .

س \_ إذا كانت القاعدة السكرى في الاقتصاد الإسلامي هي قاعدة الملكية ولها أصولها العقبية والآخلافية فالقاعدة الثانية هي حرية العمـــل والسكسب المشروع ثم واجب الفرد ومسئوليته الاجتماعية فيها قرره الشارع من الزكاة والمعدقات وهي قوام التكافل الاجتماعي وفيها فرضه من الخراج والعشور وهي ما يقابل الضرائب في الدولة الحديثة وفيها وضعه من أصول الميراث والسكفارات ونفقة الاقارب والآهل وانفاق ما يزيد عن الحاجة وواجب بيت المال وفيها حدده وفيها كفله من تأمين مخاطر العوز والمرض والشيخو خةوالامو مةوالعافولة (حسين فوزي النجار).

 قُول الحبيب الشطى: إن النظام الاقتصادى الإسلامي أساسى لتقدم الآمة وقد قدمت البنوك الإسلامية البديل للا نظمة الربوية ، وقد تبوأت النظرية الاقتصادية الإسلامية مكانة عالية بين عتلف النظريات الاقتصادية السائدة ، ولما كانت الاشتراكية والرأسمالية تتقاسمان الاقتصاد العالمي فإن النظامين قد أفلسا في تحقيق الرفاه الاقتصادي المنشود، والبلاد التي تقع نحت التأثير الماركسي ف وضع اقتصادي لا ينبعث على الارتياح وكذلك في البلاد الرأسمالية حيث نشاهدان اقتصادها في تدهور كبير وهي تشتكي النضخم المالي والبطالة وآفات اقتصادية كثيرة ، ومن هنا فقد كان على المسلمين السعى إلى إيحاد نظام اقتصادي إسلامي ، يعتمد على الشريعة الإسلامية التي تمكفل الرفاة المادي والعدالة الاجتماعية للبشر ، وإننا كأمة إسلامية بجب أن يكون لنا نظام خاص بنا لا سيما وإن شريعتنا تحتوى على الدعائم التي يمكن لنا أن نبني عليها نظاماً مصرفيا جديداً ومهما يكن من أمر فإن ( الربا ) في الاسلام حرام ولابد آجلا أو عاجلا أن نعود إلى الشريعة إلاسلامية وإلى إقامة نظام يأخذ بعين الاعتبار هذا التحريم وقد أثبتت (تجربة البنوك الاسلامية ) إن هذا ممكن . وتنسع مشكلتنا من أننا مرتبطون في معاملاتنا الاقتصادية بالغرب ومرتبطون بالنظام النقدى العالمي وبالحركة التجارية العالمية وهذا له انعكاسات على اقتصادنا.

فالتضخم الحالى مثلا تحن مضطرون أن نورده مع ما نورده من بضائع الغرب وكذلك الانحدار فى العملة عا يسقط العملة فى الحارج والمشكلة هى كيف نتوصل إلى نظام اقتصادى إسلامى متكامل وهنستى ومنسجم ليواجه هذه التأثيرات الواردة من الخارج فإذا توصلنا إلى هذا أمكن أن تحمى اقتصادنا من التأثيرات الحارجية . إن العالم الغربي فى حاجة إلينا أكثر ما نحن فى حاجة إلينا أكثر ما نحن فى حاجة إليه فإذا اتحدنا وقنا صفا واحداً ونظمنا هواردنا ستجد أن هذا العالم على استعداد للتعامل معنا بما يحمى مصالحنا .

ه — ويوى دكتور عبد العزيز حجازى إن الاقتصاد الاسلامى بجب أن ينتقل من مرحلة الاحكار المجردة إلى مرحلة التطبيق الفعلى، ويقول أنه عدما كانوا يناقشون فكرة تأسيس شركة إسلامية للمضاربة مع رجال المصارف الإيطالية والسويسرية فى جنيف وواجهتهم صعوبة استعال المرادف لكلمة المضاربة) فى اللغات الاربية كانوا يستعملون الكلمة العربية فى المكانبات ، ودخلوا معهم فى مباحثات وأقنعوهم بالاشتراك معهم دون أن يطالبوهم بأن ينهوا أعملهم أو يغلقوا مصارفهم لكى تتبعوا الشريعة الإسلامية ، ويقول: من واجبنا أن لانعوض فى المفاهيم الفلسفية وأن نبدأ فى إقامة مجتمع اقتصادى إسلامى ن خلال مناقشة المفاهيم الاقتصاديه ونطويعها لاحكام الشريعة الإسلامية .

٦ ــ وَفَى نَدُوهُ الْاقْتُصَادُ الْإِسْلَامِي ثَارُ سُوَّالُ أَسَاسَى :

مل يحن في حاجة إلى نظرية للاقتصاد الإسلامي .

وتعالمت وجهة النظر التي تطالب بالرجوع إلى الشريعة الإسلامية في معاملاتنا الاقتصادية والماليه ، وأن تنهى البنوك التعامل بالعائدة على أساس أن الشريمة تمتيرها في حكم الربا وظهر أيضاً تطبيقاً لذلك بعض المصارف الاسلاميه التي تتمامل وفقاً لاحكام الشريعة وقد بدأت بعض البنوك الربويه في إنشاء فروع لها خاصة بالمعاملات الإسلاميه ، و في الوقت الذي تعقد فيه في البلاد الاسلامية لقاءات وندوات تهدف إلى تطبيق الشريعة الاسلامية في المعاملات الافتصادية ، يدور البحث في المراكز الاقتصادية في العالم وفي الأمم المتحدة بحثًا عن نظام اقتصادي جديد ﴾ يحل المشاكل التي يماني منها الاقتصاد الدولي بمد أن تعددت مثل التصخم والبطالة وارتفاع أسعار الطاقة وقد أعلن أنه قد آن الاوان لأن ينضم نخبة من علماء مصر من أسانذة الاقتصاد وعلماء الشريمة في الازهرااشريف، وأن ينتج من هذا التزاوج خلق نظام إقتصادى يتوائم مع الشريمة الإسلامية ليس بهدف قياس الإسلام ببعض النظم ، وإنما أن ترجع هذه النظم إلى أصولها وأن يتم الوصول إلى التطبيق القيم للشريعه الإسلاميه ولقد تبين الباحثين في هذه الندوات أن الاقتصاد الإسلامي موجود في الترآن والسنه ، وأن جميـ ع أحكام الاستثمار وما نص عليه الافتصاد الحديث موجود فى اشريعة الاسلاميه فالاقتصاد الإسلامي بهذا المعنى سبق الافتصاد الحديث، إذ أن الاقتصاد الحديث

بدأ كعلم من العاوم التي لها منهج في القرن السابع عشر حين ألف (أدم سميث)ُ كتابه ( ثروة الأمم ) أما الافتصاد الإسلامي فهو موجود من ١٤٠٠ عام إذا اعترنا أن أصوله موجودة في القرآن والسنه ، فإذا نظرنا إلى الاقتصاد الاسلامي كتأليف وتدوين فقد وجد في ( مقدمه بن حلدون ) منذ ستمائة عام وقد أوضح أحكام الشريعة في الصنائع والكسب والمعاش وكل طرق الاسنثمار وما يجب على الأفراد . ولقد وضعت الشريعة الاسلامية من القواعد العامة لتنظم استثمار المال والعمل ولم تترك عملية الاستثمار بلا قيود كما هو معروف في الاقتصاد الرأسمالي، والربا هو القيد الاول الذي دعانا إلى إيجاد البديل في الشريعة وهناك إقتصاد إسلامي بجب أن يحل محل الأساليب المتبعة في البنوك، وقال البمض أنه بدون البنوك الى تتبع سعر الفائدة فلن يكون هناك استثمار وقد أخطأو في ذلك أيُّ فإذا تم استبار المال وفتاً للشريعة الإسلاميه فسوف يعود بنتا ج أفضل وقد وضعت الشريعة حدوداً واضحة في هذا المجال فإذا كان البلك يستثمر الأموال في التجارة فللمودع نسبة من الأرباح وللبنك نسبة ، أما إذا عمل البنك بالأقراض فهو محرم في حكم الشريعه بالإضافــــة إلى أن الشريعة الاسلامية عرفت عدة أنواع من الشركات منها شركات الاموال وشركة الصنائع المفاوضه والمضاربه كما أن المصارف الإسلاميه قامت بجميع أعمال البنوك ماعدا الاقراض بالفائدة وإنما عرفت نظام القرض الحسن.

٣ – أما الاتهام الذي يوجهه الاقتصاديون الغربيون إلى الإسلام ويرون أنه سبب تحلف البلاد اسلاميه ، فالقول بأننا متحلفون لاننا مسلمون ليس صحيحاً وإتما نحن متخلفون لاننا أهملنا المباديء التي نص عليها الفرآ والسنه ويرجع هذا التحلف إلى عدة أ.بياب منها :

۱ — محدودية الموارد كما وكيفا فالموارد المتاحة الدول المتحلفة رغم محدوديتها إلا أنها لانستغل أفضل استغلال وبالتالى يوجد تبديد واضح ى هذه الدواد والدليل على ذلك أن جزء من هذه الموارد لايستخدم فى النشر ظ الإنتاجى الاقتصادى وقد توجد طاقة إنتاجية معطلة فى بعض الخطوط الإنتاجية ، كذلك فإن البيئة المحيطه بالعمليه الانتاجية لاتقناسب والانتاجية المرتفعة ويقصد بهذه البيئة كل العوامل غيير الاقتصادية ( عبد الحيد الغزالي ) .

- ٣ ــ وهناك التحديات التي تواجه الاقتصاد الاسلامي وأهمها:
  - ١ مشكلات التنمية والتخلف .
- ٧ \_ مشاكل الاقتصاديات المتقدمه مثل التضخم والبطاله ومشاكل الطاقة.
- ٣ مشكلات عامة يتعلق بالعالم المتقدم والمتخلف ومنها النظام النقدى العالمي والفجوة بين الدول المتقدمه والناميه ، يقول دكتور سلطان أبو على : إن الشريعة الإسلامية تشتمل على كثير من القواعد والاحكام إلى تعالج هذه المشاكل وأن البحث يجرى للوصول إلى تصور محقق النزواج المرتقب بين الاقتصاد المعاصر والشريعة .

٧ - وفى الندوه القيادية العلمية للمعهد الدولى للبنوك والاقتصاد الاسلامى (القاهرة - ٤ / ٩ / ١٩٨١) حضرها ٧٧ أستاذاً وباحثاً من الدول الاوربية والامريكية والعربية والافريكية الاسيوية أسفر البحث عن خطة ترى للوصول إلى عيغه لإقامية نظام اقتصادى إسلامى عالمي يخلو من شرور الربا والظلم والاحتكار ويدفع بالاموال الحسلال إلى مجالات الاستثمار النانع لرخاء الانسان فى إطار من المثل الخلفية الإلهية العليا وإلى تغيير مؤسسات المال والاقتصاد وفتى منهج الاسلام، والدهوة إلى السلوب جديد للعمل فى المصارف المصرية إبشأن عارسات العمل فى هذه البنوك، وإعداد الكوادر المدربه على أساليها المغايره لما يجرى فى المصارف الربوية والعمل على توفير المعايات التي تمكن الشباب فى العالم الإسلامى ليتسلح بها على طريق المنهج الإسلامى، وكذلك بلورة الفكر الإسلامى القرآبي لصباغة ( منهج إسلامى) ( وليس نظريه ) يجب القوالب النظرية الفاسده الجاهرة الى حشابها الفكر الغربي عقولنا، فقد قدمت

أوربا لنا نطاما مالياً واقتصادياً يقوم على النظام الربوى وسحق الانسان وقد استسلم العالم كله لهذا النظام وكانت النتيجة أن حلت العمله الرديئة على العمله الجيدة ، ولقد كان مقدم القرن الخامس عشر بادرة لنهضة قوية لتطبيق المنهج الإسلامي في الحياة ، وقد بذلت جهود لتعابير المجتمع من القوانين والموروثات التي تتناقض مع تعاليم القرآن العظيم والمعروف أنه في سبتمبر ١٩٧٤ استيقظ العالم على تخبط النظام الاقتصادي العالمي وعلى الكساد والبطاله وتطلعت البشرية كلها إلى النظام البديل وقد أعلى الدكتور عبد الحلم محود في الندوه الدوليه التي عقدت في لندن ١٩٧٧:

## (المنهج الإسلامي المضاد للربا)

وحين بدأ تطبيق هذا المنهاج مجدداً في المؤسسات المالية الإسلامية أطمأنت نفوس الناس إلى المال الحلال وادركوا أن الربح الرفيرياتي ببركة من الاستثمار الجيد، وقد بدأ العالم يدرك أن (الربا) ليس هو القاعدة الذهبية التي لاغني عنها كما يظن الجملاء،

 ٢ - وإدخال مصطلح الاقتصاد الإدلاى فى الفكر الإسلامى لايتجاوز ثلاثين عاما وقد تركز فى السنوات العشر الاخيرة من القرن الرابع عشر،
 والاقتصاد الإسلامى يتميز:

(أولا) باقتصاد له ذاتيته الخاصة وبناؤه المستقل .

(ثانياً) منهجه المتميز في منطلقاته ووسائل وغاياته وهو ليس تجميعاً لآراء حول موضوعات اقتصادية مثاره في الاقتصاد الوضعي.

(ثالثا) للاسلام إزاء المشاكل الاقتصادية تصوره وتحليـله الخـاص لوسائل علاجها وحلها:

والاقتصاد الإسلامي ليس مطروحاً كواحد من الخيارات بين النظم الاقتصادية التي تبحث هذه الدول عن تطبيقها ، أو هي محاولات فرديه متناثرة تظهر على سطح الحياة الافتصادية لبعض الدول الإسلاميه ، فالمسلمون مازالوا وهم يواجهون مشاكلهم لما يصاوا لأن يطرحوا على أنفسهم التطبيق الإسلامى ، ولم يتم إجراء حقيقى بين الافتصاد الإسلامى ككل وبين النظرية الاقتصاديه الوضعيه بل إن الاقتصاد الإسلامى غير معروف تماما عدم من يشتعلون بالاقتصاد الوضعى .

وهناك ضرورة واضحة إلى معرفة كيف يستطيع التاجر المسلم أن يجعل تجارته حلالا وفق الاقتصاد الإسلامي وكحذلك الصانع وصاحب رأس المال .

الخطابي \_ ولذلك فإنه من الضروري \_ كا يقول الاستاذ محمد المربه الخطابي \_ صياغة نظريه عامة للاقتصاد الإسلامي على ضوء الشريعة الإسلاميه ، إذ الإسلام كفيل بتقديم الحلول الملائمة لمختلف معضلات الاقتصاد أتى يواجها العالم الإسلامي ، فالاقتصاد الاسلامي (علم اجتماعي) يبحث في المشكلات الاقتصادية لمجتمع متمسك بالقيم الإسلاميه ، إننا في الاقتصاد الإسلامي لاندوس الفرد الاجتماعي فقيل ، ولمكن ندوس أيضا الإنسان بمعتقداته الدينية بينا بهتم الاقتصاد الحمديث عياة الافراد في المحتمع ، وإن المشكلات الاقتصادية تنشأ من إجراء يقدر الحاجات وندرة الموادد ، وهذه الموادد بشترك فيها الاقتصاد الإسلامي والحديث ولكن الفرق يظهر في الاختيار . فالاقتصاد الإسلامي مقسس على القيم الاسلامية التي تتحكم فيها ندوات الافراد .

وقد نظر كثير من علماء المسلمين القــدامى فى شئون الافتصاد والاجراع والسياسه ، ولكن أول من توصل إلى النظرية القائلة بان العمل بتشىء القيمه وإن ما يفيده الإنسان ويقتنيه من المحولات – إن كان من البضائع فالمضاد المقنى منه قيمة عمله – كان هو ابن خلدون ومن

النظريات التي توصل إليها قوله : الاجتماع الإنساني ضروري وأن توافر الأقوات بالقدر الـكاني لايكون إلا بتعاون الآفراد وإجتماعهم .

وقد تناول علماء كثيرون قبل ابن خلدون شئون الاقتصاد غير أن نظرياتهم اقتصرت على الجوانب الفقيمة فى هذه المواضيع، مع مراعاة ما يتطلبه ذلك من إستنباط الأحكام ومراعاة الواقع الاجتماعي فى عصرهم ومنهم أبو يوسف وأبو عبيد وقدامه بن جعفر والشرخسي والماوردي وان رشد الجد وابن حزم.

أما القول بأن أبن خلدون هو (رائد المادية التاريخية) فذلك قول يجب أن نأخذه بكثير من التحفظ (إذا كان المقصود منه أن إبن خلدون لم يدخل في حسابه العنصر الروحي الخلق، فضلا هن أثار البيئة الطبيعة والجغرافية في صراع الحياة البشرية) كيف وصاحب المقدمه عالم مسلم مؤمن بربه مطلع على قوانين الشريعة الالهية هارف بأسرارها.

وبما يذكر أيضاً أن إن تيميه عرض في كتابه: الحسبه، والسياسه الشرصة طائفة من المسائل الاقتصادية الهامة مستلهماً أصول الشريعة واجتهادات الفقهاء، ولا شك أن الثروة العلمية التي خلفها السلف في مجال الاقتصاد والاموال تؤلف مادة خصبة ومفيدة للباجئين المسلمين في مجال الاقتصاد الذي أصبح علما رياضياً بقوم على التحليل والإحصاء والتخطيط ويستعين بعلوم أخرى كالجغرافيا والاجتماع وعلم البيئة. ولاشك أن النظريات التي تصلح للمجتمعات الرأسمالية والشيوعية لانقبل التطبيق بصوره حتمية في المجتمع الإسلامي ولابد من صيافة نظرية عامة للاقتصاد الإسلامي.

وقد قرو مؤتمر مكه ١٣٩٤ – إن الإسلام نظام قائم بذته يكفل حل المشكلة الإنسانيه بفضل ما اشتمل عليه من دعائم التسكامل والتعاون ورعاية كرامة الفرد وحربته داخل مجتمع قادر بتماسكه وإيمانه وتآخيسه

على تحقيق النطور والنمو ، وأن الأمة الإسلامية تسعى إلى تجاوز حالة النخاب الافتصادى ولا يمكنها أن تدرك الغاية المطلوبة إلا بانباع التعاليم الإسلامية وأنه لاخير لها فى إفتقاء أثر اللذاهب الاقتصادية الاشتراكية والرأسمالية وفى عام ١٣٩٦ حفلت ندوة ( القيروان للنظام الاقتصادى ) بالدراسات الجادة والآراء الناصحة ، وأظهرت الندوة أن الإسلام كفيل بتقديم الحلول الملائمة لمختلف معضلات الافتصاد التي تواجهها العالم الإسلامى فى هصرنا هذا وأن بجال البحث والنظر والمقارنة والإستنباط واسع فى هذا الميدان وأن تطبيق منهج البحث العلمي على الاقتصاد الإسلامي كفيل بوضيح مقاصده وييسر الاستفادة من أصوله ومصادره وأشار إلى عدد من المؤلفات الهامة في هذا الشأن :

١ - الاقتصاد الرأسمالى بين النظرية والتطبيق : دكتور محمد عنانى
 ( با كستان ) ترجمة الدكتور منصور إبراهيم تركى :

٧ - الاقتصاد في ضوء الشريعة الإسلامية: الضوابط الاخلافية
 للاقتصاد الإسلامي : دكتور محمود محمد بابللي (سوريا) .

٣ ـ. التنمية الاقتصادية في الإسلام ( جاك اوسترى) ترجمة نبيل صبحى الطويل .

٣ ـ وهناك أبحاث واسعة للدكتور هيسى عهده ، الذي عمل على إنشاء شبكة من البيوت المالية والمصارف وأدوات الإدخاد والاستثماد في داد الإسلام وقد أشار إلى إدخال الاقتصاد الإسلامي ضمن مناهج معهد الدراسات الإسلامية بالقاهرة ١٣٨٠ وكلية الشريعة والقانون بجامعة الازهر ١٣٨٥ وفي مناهج الحضارة الإسلامية بكلية الاقتصاد والتجارة بالجامعة الليبية ( بني غازي ١٢٩١) وكلية الاقتصاد والإدارة بجامعة الملك عبد العزيز بجده ١٣٩٢.

حيث تشهد الأمة الإسلاميه في الفترة التي انقضت من نهاية الحرب

العالم الثانية إلى اليوم نشاطاً ملحوظا ودائبا في كل مجالات الدراسات النظرية للافتصاد الإسلامي وميادين التطبيقات العملية .

كا جرت محاولات مبكرة لإنشاء البنك الإسلامي في صوره جمعية تعاونية أو صورة شركة مساهمة (بنوك بلا فوائد — في كرانشي ١٣٨٦) وبيت التمويل الحكوبتي ١٣٨٨ — وبنوك أخرى منها بنك فيصل الإسلامي والبنك الإسلامي في دبي ١٣٩٥ وهو أول بنك باشر النشاط التجاري في دوائر الإعمال بأساليب تتفق وحكم الشريعة في معظم الحالات.

وقامت فى المملكة السعردية منظمة المنامينات للمال وفقاً المشريعة الإسلامية بتطبيق العقد التبادلى الذي يجتمع فيه المؤمن والمستأمن في دائرة محكمه لايتسرب إليا الإستغلال المعروف في محود التأمين التجاري وقد أخذت بعض البيوت المالية المتخصصة في الاستشار في إبجلترا والولايات المتحدة في إنشائها وإدارتها مايشبه إلى حد بعيد (عقد القراض الشرحي) وترجع نشأة هذه البيوت إلى مايشبه إلى حد بعيد (عقد القراض الشرحي) وترجع نشأة هذه البيوت إلى مايشبه إلى حد بعيد (القراض المرحى) وترجع نشأة هذه البيوت الى تتطلع الآن إلى دراسة الاقتصاد الراشد من مصادرة الاصيلة (القرآن تتطلع الآن إلى دراسة الاقتصاد الراشد من مصادرة الاصيلة (القرآن والسنة) منها جامعة سنانفورد ، بيربكي ، شيكاغو (الولايات المتحدة) جامعة جنيف ، معاهد عليا زيورخ ، جامعة أوزاكا ، جامعة ظوكيو .

٤ — ويشير الدكتور عبد الله العبادى إلى المصارف الإسلامية وموقف الشريعة الاسلامية فيقول: أن المصارف الإسلامية هي البيديل الشرعي للمصارف الربويه والفرق بين الربا والربح ، أن الزيادة الناتجة عن الربح هي زيادة مرتبطه بالعمل والجهد الذي يبذله العامل والذي يحول المال من حال إلى حال ، أما الزياده الناتجه من الفائدة فقد جاءت منفصلة تماما عن العمل بشكل يزداد المال نفسه (كما هو الحال في القرض) أو الشكل مبادلة الجنس بجنسه مع الزيادة (كما في ربا الفضل) أو الزيادة أو الشكل مبادلة الجنس بجنسه مع الزيادة (كما في ربا النسبة).

٧ ــ لقد تبين من الدراسات المستوعبة التي كتبها المنصفون إن جميسع

النظريات والانظمة الإقتصادية الآخرى غير نافعة للإنسانية لدى مقارنتها بتماليم الإسلام، وأن ما "يسمى ( الظواهر الاقتصادية ) صد مذهب الرأسمالية المادية ، وما يسمى ( الحتمية الإقتصادية ) عند الاشتراكية الماركسية ، هذان المذهبان هما الاصل فى كل ما تعانيه الإنسانية فى هذا العصر من ويلات مدمرة وأزمات حانقة ، أما الحقيقة الاقتصادية القادرة على تحقيق الرفاهية لكثرة من الناس بأقل التضحيات والمتمكنة من إقامة توازن إنساني بين الدول غير ملتزم بميزان المدفوطات أو بحساب جارى لا يوفر الامن على المال والعرض والوالد وعلى جملة الحريات التي يستوى فيهاكل العباد . حيث يقدم الإسلام: الصدقة والمساعدة والتعاون والاخوة والعدالة والمساواة ومشاركة الناس في الثروة وينص على أن الملكيه المطلقة للة بالدك وحده وأن الإنسان مستخلف في المال .

وهذه الحقائق لم يعد يرددها المسلمون وحدهم ولكمها أصبحت على لسان علماء الغرب الاقتصاد بين وهذا (جاك أوسترى) أستاذا الاقتصاد بجامعة السربون في باريس يقول: [إن النظاميين الاقتصاديين العالميين (الرأسمالي الحر والشيوعي المقيد) قد عجزا هن حل مشاكل العالم الاقتصادية إلا أن هذا الحل موجود في المقيد) قد عجزا الذي جمع الخير لبني البشر وبتي على المسلمين أن يمسحوا الغبار عن كنوزهم الثمينة وأن يحسنوا عرضها للناس لتصبح طريق تصحيح وهدف إنجاذ]

وقد أعلن الماورد باودن في صحيفة المارديان أن على العرب ورأسه تطبيق القانون الافتصادية التي يعانيها العالم اللفتصادية التي يعانيها العالم اليوم، إن هـذا النظام يطبق منذ ألف وأربعائة سنة ؛ لمساكان الإسلام يحرم الربا فقد منع المسلمين من إقراض نفوذه بالفائدة ؛ والمهم أن الرجل لا يتوقع أن تنقص قيمة دينه ولميحافظ على قوته الشرائية .

وبه نظام الزكاء حيث تتحدد فيه قيمة الوحدات النقدية حسب الانصبة الى يستخدمها الناس فعلا ، ويصر النظام الإسلاى علىأن لا يبيع أحد شيئاً لم يشتره هو ويدفع ثمناً له فلم يكن مجوز لاحد أن يشترك فى مضاربات تجارية كما يفعل الناس في الغرب اليوم حتى بدون أن يملسكوا البضائع .

وكان المسلمون يسيطرون منذ ألف سنه على مناطق واسعة وكان نظامهم السجارى والمالى يستخدم من قبل إناس يتحدون لغات كثيرة ويستخدمون عدة أنواع من النقدود وقد ازدهرت التجارة والاقتصاد في أتحاء تلك المنطقة الحلك لانه كان يمكن الحصول على بضاعة في مكان ما ودفع ثمن نفس البضاعة في مكان آخر وذلك نظراً للثبات النسى لقيمة النقد أو قوته الشرائية.

وقد حرص الإسلام على (إنصاف المرأة) ولا يمكن فهم هذا دون دراسة وافية اشقاء المرأة في ظل الاقتصاد الرأسمالي والاشتراكي والشيوهي والفوضوي في أرقى المجتمعات وأتعسها ، إلى حدد أن بعض علماء الانثر يولوجيا ومنهم (مالينوسكي) يرون بحق أن المعايير الإنسانية الرفيعة لكل من الطفل والمرأة إنما يتوافر لدى البدائيين الذين يوصفون بأنهم متوحشون . وإن تشغيل النساء وإستخدامهن واستغلالهن للنشاط الصناعي وفي مجالات الحدمة المتمة للنشاط الاقتصادي قد هبط بقيعسة المرأة إلى مستويات السلسع أو اللعب الي

۸ - وتتلاحق الاحداث وبسرعة مذهلة في الدول الرأسمالية وتؤكد التطورات الآجرة إن النظام الرأسمالي يترنح تحت وطأة المشكلات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية وأنه قد أخذ طريقه نحو الانهيار ، فالولايات المتحدة والدول التي تدور في فلسكها تعانى من النفخم المصحوب بالركود والبطالة ، والمخاص معدلات النمو والتلوث ونضرب الموارد فضلا الإنحلال الخلقي وتفلك الروابط الاسرية والاجتماعية وإنتشار الجرائم وأمراض المصر . وبادرة السخط الواضح على الشعب الامريكي بسبب تردى الاوضاع الاقتصادية .

وقد فشلت الرأسمالية كما فشلت الشيوعية فى تحقيق وعودها ولم تتحمل اقتصاديات الدول الرأسمالية حمليات السلب والنهب الى يمار بها طبقة الرأسماليين من أصحاب المصانع والمصارف والمؤسسات الاقتصادية، وقد صدو الغرب إلى البلاد المختلفة الانحلال الحلقي لتحطيم قيمها الدينية والحضارية كي يفرض عليها البقاء في دائره النحلف والضياع فيضمن بذلك أستمرار تبعيتها للدرل

الرأسمالية فكرياً و إقتصادياً وسياسياً واجتهاعياً ، والنظام الرأسمالي كالنظام الشيوهي يحتضر ويلفظ آخر أنفاسه ولم تتمكن الدول الشيوهية والرأسمالية من أنفاذ إقتصادياتها المنهارة فالشيوعية والرأسمالية تو أمان ؛ و الاختلاف بينهما ظاهرى فقط ولكن جوهر المذهبين واحد ، فكلاهما نظام طبقي يهدف إلى السيعارة السياسية والافتصادية وسلب حقوق العمال والشعوب لصالح فئة من الانتهازيين إن ما تشبعة وسائل الاعلام من عداه بين الشيوعية والرأسمالية كذب وتصليل فالوفاق بينهما قائم في جميع الحالات ؛ وتجمع بينهما وحدة الهدف ؛ وحدة الجوهر ، وحدة الاسلوب والشيودية والرأسمالية ودعاتهما لا يتورعون عن الخيير مبادئهم وإيدلوجهانهم كلها وجدوا أن الممسك بها يهدد النظام بالانهبار وقد تغليد الرأسمالية عن أهم مقوما بها وهو مبدأ (الحرية الافتصادية) وأصبح الافتصادي كا تخلت الرأسمالي موجها بدرجة كبيرة وتدخلت المورة في إدارة عملية النمو الافتصادي كا تخلت الشتوعية عن م ادنها وأخدت بمفهوم الربح وقررت مكافئات للهمدال وسمحت بالملكية الخاصة .

٩ - وقد عقدت منظمة الأمم المتحدة خبلال دورتيما ١٩٧٤ / ١٩٧٥ الجتماعات موسعة للبحث عن حلول سلمية لمشمكلات المحتمع الغربي وجاء التصريح على هذا النحو:

وإن المشكلات العالمية الحاضرة لا أمل في إيجاد حل لشيء منها في ظهال الانتظام الإنتصادي الحاضر بكل الانتظام الانتصادي الحاضر بكل شعب ولمصلحته وحده دون مراعاة مصلحة الآخرين ، أن البشرية قد تقدمت علميا و قافياً ، وإن السكنولوجيا المتعاورة قد أزالت الحدود فيا بينهم وأنه لم يعد يصلحهم ويليق مم إلانظام عالمي جديد يقوم على قواعد إنسانية جديدة ؛ قواعد تدعو إلى وحدة الاسرة البشرية من غير تفاصيل ، وتؤمن محق المجمع في الحياة السكريمة من غير تمايز ؛ وتعتبر مصالحهم الإقتصادية واحدة ولا يجوز النفاضل والنابز وأن تتخذ من العدل بين الجيسع القاعدة الخيمية لهذا النظام العالمي الجديد ، .

و محن نقول لهم أمامكم الإسلام فإنه النظام الوحيد الذي يحقق هــذه الغاية فالإسلام قابل للحياة أبدأ إلى قيام السياعة وقابل للتطبيق في واقع الارض . وإن ركب البشرية لم يفته ولا يستطيع أن يفوته لأنه نزل لحداية البشر وتحةيق أمنهم وأن البشرية التي تعانى اليوم الحيرة الشديدة في كل أمورها لا في الإفتصاد قحب لن تجد غيره عرجاً لما من الخلوب المدلهمة ، وأن هذا الاضطراب الذي تعيشه البشرية هـو ما تثبته إحصاءات القوم من إضطرابات نفسية وعصبية وحالات قلتي وجنون وإنتحار وغمير ذلك من الامراض النفسية والعصبية التي تدل لا محالة على حدم الاستقرار وإن على المسلمين أن يطبقوا منهجهم ليقدموه إلى العالم وأنه لابد للبشرية أن تعرف إن الدين ليس منظها للعلاقة بين الله تبارك وتعالى والإنسان فحسب ولكنه إلى ذلك منظم للملاقة بين الإنسان والمجتمع ولابد من تحرير المناهج العلميـة الى سيطر عليها المستعمرون من هـذا المفهوم الإنشطاري الضال ، وقد قصد بها أن يتيه المسلمون في بيداء فلايصلون إلى معرفة حقيقة الإسلام وتخريج أجيال لا تعرف الإسلام ، وأول ما يجب التخلص فيه مفهوم والطبيعة خلقت، فالطبيعة علوقة لله تبارك وتعالى، وهناك ذلك الإزدواج بينمفهوم الإسلام لخلقالإنسان ومفهوم دارون، وهناك عشرات الثغرات الموجودة فى المناهج الدراسية ، أن نظرية دارون قد أستخدمت فى كل أنحاء الارض لزارلة العقيدة في القلوب التي تجرى فيها جوهر الإيمان ؛ إن دارون قدمها على أنها نظرية تخطىء وتصيب وليس حقيقة علمية ، فهي فرض للنظر ، فمن الخطأ أن ندرسها لابنائنا على أنها حقائق نهائية ، لانها ترازل إيمان الصي والشاب الذي يؤمن بأن الله تبارك وتمالى خلق الإنسان من قبضة من طين الأرض ونفخ فيه الروح ودارون يقول باطلا بأن الإنسان هو النهامة لسلسلة التطور الحيوانى وقدأ ببت الامحاث الحديثة فساد هذا المفهوم وأكدت مفهوم القرآن من أن كل صنف من خلق الله خلق مستقلا وإن الإنسان خلق مستقلا عن كل الحيوانات ومن أخار ما تحمل كتبالمستشرقين دعواها إلى أنالإسلام عقيدة وليسحكما ، وهذا مفهوم كنسى واقد ؛ وذلك إن المسيحية لم يكن لها منهـ ج لأنها كانت منصلة بشريعة التوارة . ١٠ ــ واليوم ومحن على مطالع القرن الخامس عشر يقول مع القائلين:

كل النظريات الوضعية تتراجع أمام الاسلام ، .

إن كثيرًا من المفكرين يجمعون على أن النظريات الوضعية ومنها النظرية الماركسية قد بدأت تنسحب أمام معضلات المصر الفكرية والاجتماعيه -هذا التقهقر والتراجع هو الذي يطرح الآن أفطار الاسلام على الساحــه الـكونية ، لقد آن الاوان كما يقول دكتور رشدى فـكار ( فيما يرويه ساى دياب ، لأن نقدم لمالمنا المتعطش لمعطيات الإسلام جرعات شاقية أمن جوهر دين كل زمان ومكان وإنسان، إذا كانت النظرية الماركسية شأن كافة النظريات الوضعية قد فشلت في إيجاد علاج ناجع وحاسم لمشكلات المصر الاجتماعية والاقتصاديه فهل يستطيع الإسلام أن يقدم البديل ، هل يتو فر في الإسلام الاجتماعي القادر على طرح الحلول الجذرية لهذه المشكلات ، والحق أن بروز الجانب الاجتماعي للإسلام كدين لايختلف فيه أثنان وقد والتطبيةات لابناء كل عصر بما يجد فيه، وإذا كانت النظرية الماركسية قلد استهدفت فيها استهدفت تحقيق المدالة الاجتماعية فقلد استهدف المهج الاجتماعي للإسلام تحقيق هذه المداله بشكل أفضل وأفرب إلى الفطرة الإنسانية. أن العداله الاجتماعية في نظر الماركسيــه هي مجرد مساواة في الاجور تهدف إلى منع التفاوت الاقتصادى ، أما المداله الاجتماعيـة كما يراها الإسلام فتمنى تعادل كافة القيم ومنها القيمة الافتصاديه . أن الماركسية عندما تنظر إلى الإنسان تنظر إليه من خلال حاجاته المادية فقط ، برما ينظر الإسلام اليا باعتباره مزيجا من المادة والروح، أن العدالة الاجتماعية في الاسلام تتناول القم المادية والروحيه معا ، وأن الإسلام ليفرض الكفا به لكل إنسان بل يفرض له مافوق الكفاية في أحايين كثيره ، أن الاسلام يرى الحياة تراحما وتكافلا بينما تراها الماركسية صراعا دامياً بين الطبقات من أبناء الوطن الواحد . وحتى تشمر العداله الاجتماعيه يحاول الاسلام أن

يح حرو الانسان المسلم من شعور الخضـــوع لسوى الله أو الخوف على الحياه أو الرزق أو المنصب لان مثل هذا الاحساس قد يدفع صاحبه إلى التنازل عن كرامته أو حقوقه ، وكما يحور الاسلام إنسانه وجدانيا ، يحروه أيضاً من ضغط الفافه وذل الحاجه بالتشريع الدى يقضى على أسباب هذه الحاجه ، أن الاسلام يمنح إنسانه الحق في السكفاية ويفرض هـذا الحق على الدولة والقادرين ، ولكي تثمر ( العداله الاجتماعيـة ) بنص الاسلام على المساواة الانسانية، ويقرر الإسلام مبدأ التكامل الاجتماعي بين الفرد والجماعة ، وهندما يقرر الإسلام حق الملكية الفردية يحوطه بقيود تجعل منه وسيلة لتحقيق صالح الجماعة والملك مماً ، أن الملكية فى رأى الإسلام وظيفة اجتماعية والمالك وكيل عن الجماعـة فيما بمثلك والمال حق للجاعة مستخلفة فيه عند الله وليس للمالك لكي ينمي ماله أن يغش أو يحتكر بمزح ماله بالربا أو يظلم عامــلا في أجره أو يستغل حاجة أخيمه الإنسان ، وإقرار حتى الملكية الفردية لايحول بين أخدد المولة نسبة من الربح أو جزء من رأس المال إذا استدعى ذلك صالح الجماعة بل يقرو الإسلام للدولة حق التدخيل في الاقتصاد إذا استدعت مصلحة الجماعة ذلك.

إن ظهور النظرية الاجتماعية الاقتصادية للاسلام تجملنا نتمرف على الوجه الحقيقي للنهج الاجتماعي والاقتصادي لديننا كما يعالج قصور النظريات الوضعية والمتجسد في الفصل بين الجانبين المادي والروحي وسيحكم على أمور ولدت في عدور أمور جدت واستحدثت من اليسير قياسها على أمور ولدت في عدور سابقة وسيتصدي للتحديات التي تواجه عالمنا الإسلامي الآن.

11 — ويقول الدكتور أحمد النجار : أن النظرية الإسلاميه ببعديها الإجتماعي والاقتصادي ، تطرح نفسها بعد أن أجمع المفكرون على أن النظريات الوضعية قد بدأت تنسحب أمام معضلات العصر الفكريه والاجتماعية وأكدوا على أن الإسلام هو القضية الطروحة على الساحه الفكريه العالميه كهديل لسكل النظرياب الوضعية . أن مأساة الاقتصاديين لدينا تتمثل

فى ذلك العصر الذى لايجدون منه فسكاكا فهم فى جملتهم أثنان : أحدهما يطرح (العقيدة) خلف ظهره لايبالى بها والثانى يختار من خلال رفضه الالحاد والمادية مدرسة أخرى ونجيد أن محاولاته تدور حول إمكان المواءمة بين بداية ترفض فيها الإلحاد وبين مدرسة يختلف بناؤها النظرى وأرضيتها وتطبيقاتها عن عقيدته الاصلية .

والخطأ هو قبول القول بأن ماوجد من المناهج الاقتصادية (ماركسيه او رأسماليه) هو النهاية التي لايمكن التقدم خطوة بعدها أو فتح طريق الى جانبها ولو أنصف اقتصاديونا لنظووا إلى القرآن والحديث والتراث وعرفوا من كل ذلك أن هناك منهجا إجتماعياً واقتصادياً للإسلام مغايراً للنظامين .

فالإسلام هو الذي أنشأ قاعدة الترابط بين القيم الاقتصادية والقيم الاخلاقية وهو الذي تسم الانفاق إلى استهلاكي واستثمادي، فالمسلم يستطيع أن يسنثمر ماله في الوجوه المشروعة ويلزم بأداء الزكاة لتغطية حاجات المجتمع كما ينفق المسلم في سبيل الله، والإنفاق في سبيل الله فريضة أخرى غير فربضة الزكاة وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم ( أن فى المــال حقا سوى الزكاة ) كذلك يمنع الاسلام صاحب المال من استعمال ماله على نحو يلحق الضرر بالغير أو بمصلحة الجماعة كما يحرم تنميه المال عن طريق الربا ، كما حرم الاحتمار ومن دخل في شيء من أشياء المسلمين ليغليها عليهم وقد توعده الله بالمقاب في جهنم كما نهى الاسلام عن التغيير والاسراف والقيود التي يفرضها الإسلام على المال ليست مجرد أحكام متفرقة ، بل هي نتيجة حتمية للنظرية الإسلامية في الملكية ، أن الأصل في المال أنه لله سبحانه وتعالى والناس عامـة خلفاء الله في ماله ، من الطبيعبي أن ياتزم المستخلف بالقيود التي يفرضها عليه من استخلفه ، فملسكية الناس للمال ليست حقا مطلقاً سواء كانت ملكية عامه جماعية مشتركة أو كانت ملكية فردية ، أنها مجرد خلاقة لله تبارك وتعالى وهي خلافة مقيدة بأوامره وتواهيمه في الإسلام ، إن ( الملسكية في الاسلام ) وظيفة م ۲۷ \_ تصحیح

المجماعية دينية إلى السيد حقاً مطلها رسوا الله إلى المهالك فردا إلى محموعاً وهمه تزيل الناقض في الملكية الفردية في النظم الراسمالية بهن الملكية الجماعية في النظم الماركسية عند ما مارات ما مارات المستحدة عند الماركسية عند المستحدة عند من الماركسية عند المستحدة عند الماركسية الماركية الم

من المسلمة المرى يجرى الحديث عن البــــدائل الإــــلامية لمأزق المنافقة المرافقة المأزق المنافقة المأزق المنافقة المأزق المنافقة المأزقة المنافقة المأزقة المنافقة المازة المنافقة المازة المنافقة المازة المنافقة المنافق المُنفَيْضَادُ العِالمَيْ عَلَيْهُولُ وَكُتُورُ يُوسُفُ إلْهِ الْمَيْمُ : إن السبب والاحتفاق في تُعقيق تنكية المتصادية في العالم الاسلامي تشميل في اختيار منهج غير قادر على تحقيق التِّنميَّةُ ٱلْأَقْتِصَادِيَّةً فِي بِلَدَّانَ العِالْمِ الاسلامِي وَ فَالْتَنميَّةِ ٱلْأَقْتِصَادِيَّةً فِي جُوهُ مِهَا مي: ﴿ عَلَيْهِ لَادْخَالُمْ عَنَاصِرِ الْآنِيَاجِ لِلْمَانِي كَذَ الْمِجْتِمِينِ فَي الْعِمْلُ فِي الْإِنْزَاجِيةُ بصورة مثالة ) منه المطلق يحيد أن يحكيها منهج ممين ؛ و اختيار المانه الملاح هو أبيت القصيم و والبلاد الإسلامية عد أخطأت المناج الملائم لهذا القادر على أن محكم علية السنخدام الموارد أبصورة مثالية ، والذلك فين بعد حدة اعتولا ، ن جهو دالتكمية لم أول منتحلفة والمحورج من مارق التعلف مناك ثلاث مقو ماك لابله أن متوفقر في المترج العادر على علمين التنعية الاقتطادية بم من على عام هي نقيجة ستمية التطرية الإسلامية في الملكة ، أن آلاصل في المال أنه أولان أن يكون المنهج من ولابل ابعاً من الفارّون الاجتماعية والاقتصادي ياتزم المستخل والقيون الني فرصها عبه من استحقه ، فاسكر **قائلا** للماليا ليست حقا مطلفاً سواء كالت ملمكية عامه جماعية مثلغ لكه أو كالت مَ يُلْهِا وَأَنْ يِكُونِي المنهج قادر على حشد جميسه الطاقات و توجيها اميالي أرامره وتراهيب في الإسلام ، إن ﴿ اللَّمْسَكِيَّا فِي الاَسْلاَمِ **تَبِيمُنِتُلَا نَبِقَعُ** 

مُن الله القيدرة على مواجهة من المرونة تبكفل له القيدرة على مواجهة قالارادة البشرية عي أساس التنمة والتقدم ، خرورة بناء السكنولوجيا والاسكلته الحوروأ مالك والاوران والتواسية كليمان بغا مالعال اجتهال حاجل البلينة ما فاجه الغو معي يحر إن يم علم يتي المفارة بلو د يوع أم حضر و كلفا سلامة الماء فاخلام ( الحرية في الملكية الفردية ) لذلك فيو قادر على أن مجمع الطاقات البشرية المحامة المسلمين البشرية المحامة المح فإنه سيفشل وبلخلالها لوعظلمق متتتا القيلع للإلملاحي سيبف عبيا لوالملاقة البيئة الإسلامية ليست مادية ولا تستهوى المسلمين الأهداف الرأسمالية في الحدمة ، وجبيع المخطِّطان الإنقال المعالمة الله الله الله الله المالة المالم الله المالة ا تطبيق النظريات الرأسمالية الاشتراكية في البلدان الإسلامية فبدلا من أن من من أن من من المنطبة المن المن المن المن المنطبة المن المن المنطبة ال الشعوب الاهد المية واهتبها الحن القالب العربي بجناحيه الاهد الحوالز أسالل بنة إيناء بلآ تبي كمن ذالمفهج سالسلام يح للخلط الخطيفة المأيف الاقتصادي أ ولالمطايب كأجه ماهية المجتمع الإسلامى وظروفه الناريخية والحضارية عميقة غال الطريقة لحضل طاقات أفراد. ، وماهي الأفراد التي تجمعهم ، فالفكرة الإسلامية هي التي مُولَمُ الشَّمُولِ الإسلامية والمربط الإرالا من علو والمربخ الطماعي والمقد كم الأعام وتتنمية الطنعاء الإلمان المريق و معل كالن المكل أنافنهج الفاعلاني النهالة المالة فإذا انصر فوان دلك كالريال جينا من المفلحة الأهراف الإرليجل من يعالم المناعى ١ ــ بنا. الإسلام على القيم الإشلامية الإسلام على الله الله الإسلام على التيم الإشلامية الله الله الله الله ال

أن يستشمر المالك عالم في الوجوه المشروعة ، عَلَى يُعالَّمُهُمُ المُعلَمُ اللهُ كَالُولُولُهُمُ اللهُ كَالُولُو لتغطية حاجات الطبقة الفقيرة ، أن ينفق المسلم وهو العقد وقد منه صاحب المال والمحتلقة المعلمة المحلوم المعلم المعلمة المعلمة المحلمة ال بذلك المنهج الاسلامي سنعتمد على ذانيتنا وتفجر طافاتنا الكامئة فالارادة البشرية هي أساس التنمية والتقدم ، ضرورة بناء التكنولوجيا والمنبثقة من واقعنا ولا يمكن للتكنولوجيا المستوردة أن تبني لنا تقدمنا فاستيراد التكنولوجيا لا يجعل العالم الاسلامي تكنولوجيا فضلا عن ذلك فإن المنهج الاسلامي سيحقق الوحدة التضامنية في العالم وسيجعلنا نستخدم مواردنا وطافاتنا الاسلامية في صالح شعوبنا . نحن نملك كل مقومات التقدم والفعالية والموارد ما يضعنا على طريق التقدم المادي الكبير.

### نواة المدرسة الاقتصادية الإسلامية

هناك حقيقة أصبح معترفا بها هي إجماع المفكرين على النظريات الوضعية قد بدأت تنسحب أمام معضلات العصر الفكرية والاجماعية ، وقد تأكد لمؤلاء العلماء أن الاسلام هو القضية المطروحة في الساحة الفكرية كبديل لمكل النظريات الوضعية .

أولا: النفوذ في الاسلام ليست غاية بل وسيلة لتحريك السلع للإنباج فالانفاق الاستثماري هو اتفاق الانتاج وهو توجيه من الله تعالى إلى المؤمنين فإذا انصرفواعن ذلك كان توجيها من الله ولى الامر الذي يجب أن يشجع الناس عليه وللإسلام في المال تكاليف واجبه هي:

أن يستشمر المالك ماله في الوجوه المشروعة ، أن يلتزم المسلم بآداء الزكاه لتغطية حاجات الطبقة الفقيرة ،أن ينفق المسلم في سبيل اقة، وقد منع صاحب المال من استمال ماله على نحو يلحق الضرر بالغير أو بمصلحة الجماعة ، تحريم تنمية المال عن طريق الربا – أو عن طريق الاحتكار مع النهى عن التقيد والاسراف كذلك يربط المنهج الاقتصادى للاسلامين العمل والقيم الأخلاقية ، فالعمل حبادة وهو واجب على كل قادر تحقيقا لمصلحة الفرد والجماعة .

إن الذي تشكو منه النظم الاجتماعية المماصرة هو ( داء السيطرة ) الذي هو أساس كل من الرأسمالية والشيوعية ، إن كلا منهما يقاوم سيطرة إحدى الطبقات لسيطرة طبقه أخرى ، وبذلك بقيت المجتمعات فريسة للطبقات الفالبة المسيطرة على السلطة والمجتمع هو الذي يدفع ثمن الصراع من وحدته واستقراره .

وهنا تظهر أهمية المنهج الاجتماعي للاسلام: أنه يفتح أمام الانسان طريقا لبناء نظام اجتماعي واقتصادي يقوم على العدالة بدلا من النظم التي ترسى على السيطرة والغلبة .

#### (أحد النجار)

ثانياً: أن أول المبادى التي حث عليها المنهج الاجتهاعي للاسلام و محاربة الفقر ، فقد ضمن الاسلام لسكل فرد سواء أكان مسلما أو ذميا في المجتمع الاسلامي الحد الآدني اللازم للمحيشة وهو ما يسمى في الشريعة الاسلامية محد السكفاف والزم المنهج الاجتهائي للاسلام الحكومة والفرد معا بهذا الضيان ، وفرض على الاغنياء أن يقوموا بفقرائهم ويجبرهم السلطان على ذلك إذا لم تقم الزكوات بهم فتقدم لهم ما يأكلون من طعام ولباس المشتاء والصيف ومسكن يقيهم المطر والشمس ، أما الفكر الماركسي فيرى أن يقوم العمل بثورة دموية ضد أصحاب رءوس الأهوال حتى ينتصروا ، وبالرغم من أن الفكر الماركسي فيادي بإعطاء كل فرد حسب حاجته والآخذ من كل فرد حسب قدرته فإن الفقر الإيزال موجودا في المجتمعات الماركسية وقد انتهت محاربة الفقر في المجتمع الشيوعي إلى محاربة الحريات .

#### (عبد الجليل هويدى)

(ثالثاً): الزكاة ضريبة إسلامية تسكمل العناصر الاربعة للحضارة الاسلامية وهي العدالة واليقين والملائمة والانتاجية ، وأن الزكاة أكبر من حصيلة الضريبة لأن وعاء الضريبة هو صافى أرباح المنشأة بينا وعاء الزكاه هو صافى رأس المصال العامل ، ولذلك فإن الزكاه تشكل حجر الزاوية

(إذا أما ألادنا أن أنسكل أه يكلا على إسلاميه أن إحلاق الوكافا كظريبة المستخدمة والتحليمة المستخدمة والتحديدة المستخدمة والتحديدة المستخدمة المستخ

الإحتاعي المخالف المواجعة المسلمين في المجتمع من ناحية وتحقيق التصامن والإحتاء على المواجعة المحل الإحتاء على المواجعة الخوا الإمراء الإمام عن الاملام عن الاملام عن المواجعة الخوا المؤود القلوة على المواجعة الخوا الأمراء الامام الادور المدالا على المام المالام المدالات المدالات المام المالات المام المالات ال

(سلمى رمضان سليان) (سامى رمضان سليان)

الدكاة من يبد إسلامية تكما العناص الآريمة للمصارة المرابعة المرابعة المصارة المرابعة المرابع

السابقة (كا تقول الماركسية) وإنما نتجسد هذه المشكلة فى ظلم الانسان وسوء توزيع الثروة التى نتجت عن كفران النعمة بإهمال استثمار الطبيعة والموقب السلمي منها أو عدم استغلال جميع المصادر التى تفضل الله تبادك وتعالى بها على الانسان استغلالا تاما ؛ وقد عالج الاسلام كفران النعمة بما وضع للانتاج والتداول من أحكام كا عالج مصدر الظلم بما وضعه من على الاستهلاك من تعاليم ونظم ، وقد اعتبر الاسلام السعى على الرزق وخدمة المجتمع أفضل ضروب العبادة وأوجب الاسلام اتفاق العمال والانتاج واعتبر ذاك أمانة ومسئولية .

0 0

# الباب الخامش التعليم



و المتنارق و يواثنا المناهج بن أو المناهد وسده المناهد وسده المناهد وسده المناهد وسده المناهد وسده المناهد والمتناري و وفر ص الرق على المناهد والمتناري و وفر ص الرق على المناهد والمناهد والمن

للمتلافي عن الله من الأسلام ون ين المعلم المقلمة المقلمة المقلمة المقلمة المناقة المن

وقد صدق الدكتور فاصل الجالى حين قال: إن جميع أعمال الاستعار الأحرامي المراوي) المحرامي والمحرامي والمحرامي والمحرامي والمحرامي والمحرامي والمحرامي والمحرامي والمحروبي والمحروب

وحضارتنا فحسب بل مسخ عقليتنا لدرج، أن جعلنا نستهزى و بقرائنا العقائدى والحضارى ، وقد قصر الاستعار كل مجالات التقدم وفرص الرقى على الذير كانوا يتخرجون من هذا التعليم وهناك سياسة الاستعار في استخدام المتخرجين ، كانت تملى أنه على قدر ما يكون المرء متجرداً من آثار الإسلام قدر ما يلقى إليه أرقى المناصب .

٢ – ويقول الشيخ محد الخضر حسن: التعلم في المدارس المصرية منذ عهد كروم إلى يوم الناس هذا تعليم جاف لايعنى بتسكوين الإيسانية في الإنسان والإسلام في المسلم ولا الوطنية في اين الوطن ولا الرحمة والرفق والتعاون في البر والتقوى في قلب الرجل المثقف ولا يصل حاضر الامة بماضيها في طريقهما إلى أهداف قومية متحدة ، كما يجب أن تسكون الامة الاصيلة التي تجمل لنفسها ولملانسانية أكرم أمانات الله وأثبتها.

٣ - وتتحدث السيده مريم جميله عن تجربة الغرب من شباب الإسلام من طلاب البعثات فتقول: إن مواد الدراسة التي تهيا لهم محرفة وموجهة للى إحداث تطور في الطلبة فكراً وتصوراً معاكساً لمجتمعهم السابق ووطنهم لكي ينظروا إليه برؤية العدو ويقبلوا مقياسه للخير والشر، هذه المناهج تخلق مركب النقص في أذهانهم والشعور بالتفوق فيها يتصل بالغرب، وهناك فترة عسل الذعن وشحنه بأخطار جديدة وتصور جديد للحياة لا يترك الطلبة على واحتهم ليتعلموا النظريات والقيم الغربية كدووس إنما تغرض هذه القيم عليهم فتصبح جزءا من أفكارهم ومعتقداتهم، وهكذا تنقطع سائر الصلات القائمة بين الطلبة وبين القيم والمثل والافكار التي توارثوها من ماضيهم الثقافي والاجتماعي فلا يتذكرون إلا تاريخ بلاد العدو ويعبدون من ماضيهم الثقافي والاجتماعي فلا يتذكرون إلا تاريخ بلاد العدو ويعبدون إيطال الهدو فيكونوا إبطالهم ويراعي العدو في إعداد مناهج الدراسة ونظام التربية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التوبية في بلاده الوافدين أن يتخرج من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التحديد المهم ويواعي العدود في المدرب المناهم ويواعي المدرب من مدارسهما رجال تتغير أذهانهم التحديد التحديد المدرب المناهم ويواعي المدرب مدارسهما رجال تعفير أنها مدرب المدرب الم

وثنقطع صلتهم عن تراثهم وحضارتهم وبلادهم كليا فيصبحون عملاء العدو ويخدمون مصالحه ويؤدون المهام التي تستند إليهم والمستوليات التي تلقي علمه هانقهم في الجيش.

٤ — لقد صاع الغربيون فن التربية وفق معتقداتهم وأخلافهم فهي الاتصلح لنا أصلا ، لذلك لابد أن تضع الامة الإسلامية نظرية خاصة بها مستمدة من كتابها وتراثها وتجعل ولائها للاسلام عقيدة وشريعة وسلوكا ، وقد كان للمناهج الغربية أثرها في التعليم في البلاد الإسلامية فقد أدخل عليها:

١ - نظريات العلم المادي الفاسدة.

٧ \_ تفسر التاريخ الإسلامي تفسيراً مادياً .

ب إدخال المفهوم الديمة واطى الزائف الحياة السياسية وهو مجاف لمفهوم الشورى الإسلامية .

قصل الدين عن الدولة وحجب الشريعة واعتماد القانون الوضعى .

مسأله تجرير المرأة وإزالة الحجاب وإدخال المرأة ميدان العمل
 دون حصانة أخلاقية أو دينية كافية .

٦ \_ الاعجاب بالفنون الاباحية وزبالة الحضارة .

إنما تدهو التربية الاسلامية المسلم إلى بناء الانسان في إطار الهوية المتديرة من خلال فكر تربوى له معينان لا ينضبان : -

(أولهما) معطيات العلوم الحديثة المتطورة في كافة مجالات الابداع البشري

و (ثانيهما) فلسفة حياة ثابتة أصلها في حضارة هذه الآمة وتراثها المجيد . المعين الآول يزودنا بالمعارف العلمية وأساليب العيش والرفاه والمعين الثاني يعطى جداول لاملم والاخلاق التي تحفظ للانسان اتزانه وانسجامه و تميزه وتحتفظ له بهويته الناريخية الاصيلة .

(عبدالسلام العمرى)

و محدمون مصالحه ويؤدون المام الى تستند إلهم والسينول في ألق مثلة مثلاتها

إذا كان المسلمون قد أهملوا فيها معنى البحث العلمي فانهم الاستطاعون المده فانهم الاستطاعون المده في المنافئة ال

ع - فصل الدين عن الدولة و حجب الشريعة واعتماد القانون الوضعي - (٢)

المعاان المده قالما الفرق البلاد الاسلامية عن طريق الارساليات والمعاهد دخل التعليم الغرق البلاد الاسلامية عن طريق الارساليات والمعاهد التبشيرية ثم انتقلت مناهجه إلى المعاهد الوطنية مع تغييرات طفيفة ، ولا يوال بمثابة المحتجر المسموم المنزوس قريبا من القلب في الجسم الاسلامية المائية المنازوس قريبا من القلب في الجسم الاشتراك المعاملة المن المحتجم المسلمية المنازوس قريبا والمنازوس في المسلمية المنازوس في المسلمية المنازوس في المسلمية المنازوس في المنازوس في المنازوس في المنازوس في المسلمية المنازوس في المسلمية المنازوس في المنزوس في المنزوس في المنزول المنزوس في المنزو

إن معطيات الاسلام هي وحدما الفاقلية كُللِ مَنْ التَّالِيَّةِ اللهِ المُلِيَّةِ اللهِ المُلِيَّةِ اللهِ المُلْطَقِقَةِ اللهِ السلامية (كَلِيُّوْتُهُمُ أَوْكُمْتُكُمُ اللهُ عَادِلاتِ السلامية (كَلِيُوْتُهُمُ أَوْكُمْتُكُمُ اللهُ عَادِلاتِ السلامية (كَلِيْتُوْتُهُمُ أَوْكُمْتُكُمُ اللهُ عَادِلاتِ السلامية (كَلِيْتُوْتُهُمُ اللهُ عَادِلاتِ اللهُ الل

الإذابة والتعفريه التي تعرفنك لجه حفادة أالإطلام أعوقتان عليها المستعملة يؤا مغالبة الشاخصية الإسلامية المعكاملة البناء بانتزاعا اعن جلاورها الثقافية على طريق إهمال منعاليتنافة الاسلامية وإنهاج أسلوب جديدى تفاول المفرفة يتجاول شمولية الثقافة الاسلامية ويجعلها مادة معزولة علوس كوالعشبة الأثمة بداتها لا أثر لها في بقية المعارف التي يدرسها المتلق والتي تنطلق في مُعظمله من عثميَّج يُرطَيُّ فى جملته إلى هدم الدين وتشكيك المسلمين فى حضارتهم التى أنفصلت فى واقع حياتهم عرف أخلا المجتمع اللشطاة القرط بطها اعتقادة المسلمفرين ولدفهما مؤسفاتهم الجدولات مراح والمدفهما Thee It do the of the the West of a con some to small hilled the lead about bink (1911) is the is alled a throne is ف القد أستور لك الدول العربية حيراء أربو يون اجانب الصفو الشاهج الربوية لاجالة المثناء والرسلوا البعثات من شابنا لشملوا فن معامد الغرب، وفي كر المعلمة كثما من السموم فنشأ في تعومهم طاعرة الترود والاستهالة بالحق والبيكر أما مؤلاء الجبراء فقع وضبوا إمهاما مديدة خططوال لتحقيقها وتكان أبرؤه تلك الإهداف تذويب البهخصية الابهاسية الإنسان المبائم الصعب قاعدة المناهب التربوية لنشمل كل مرافق الحياة ووسائل الإملام عنالسن إمليم بالأفماد ومعضاؤه الإسلام في المساجد، وقصرونا أم الدين على العبادات، وإماحة المواصة للداديك الوافية السيطرة على محالات الاقتصاف والاجتماع مالسماسة ومن أج أخذا المنطو الحقيقي يحدق بنا من كلم مكان الخ أصبح الاسلام وكانه له بن حباص حا على مفهوم المسيحية في الغرب ــ وتوقف عمـل الاسلام الحقيقي في بناء المجتِلُم في الله المجتلف في ا المناف في إطرو عام الن مدس مو عو عال مسمومة والا جا إعلام جوالي المنافع عد التعاويد الإجهارية وتابعية لتجاويد الإجهارية وتابعية لتجاويد الإجهارية وتابعية لتجاويد الإجهارية وتابعية التجاويد الإجهارية وتابعية التحاديد ال الحقيقية ، وبذلك سيطرت العلمانية على معظم فروع للجرافة الاتكنانية اعا لدى إلى حجب القيم الاسلامية وكمان لوجود نظامين التعلم؛ التظلم الأن مرى الاسائن في المحقيقة والنظام الوافد النبي تعاشره وزاولت التربية عالتعليمه الوبلات منه

الأزدواجة تضارباً ثقافياً خطيراً وكان على المسلمين بعد تحررهم من النفوذ الاجنبي العسكرى السياسي أن يعودوا إلى مفهومهم الاصيل الجامع ؛ وأن نصبغ التعليم في جميع فروعه بصبغة إسلامية أصيلة بحيث يكون منهج الاسلام في الحياة واضحاً في جميع مناهج التعليم وما تزال قوى كثيرة تحول دون ذلك .

أما أبنائنا الذين إنجهوا إلى الغرب فقد واجهوا أخطاراً شديدة لآن خلفيتهم الاسلامية كانت قاصرة وناقصة ، ومن ثم إحتواهم المستشرقون الهود المسيطرين الآن على الدراسات الاسلامية ، ومن عجب أن يسسافر أبنائنا إلى أوربا وأحريكا ليتعلسوا اللغمة العربية والاسلام في السربون وهارفارد وبريستون الى تتمركز فيها عتاولة المستشرقين والمبشرين الذين يلبسون ثياب العسلم ليحطموا في قلوب أبنائنا روح الآيمان وليسيطروا على أفئدتهم وعقولهم حيث نأخذ ديننا من أفواه أعدائنا ، وهناك يعلمونهم كثيراً من السموم فتنشأ في نفوسهم ظاهرة الغرور والاستهانة بالحق والتكبر على أمر الله تبارك وتعالى ويصبحون إداة طيعة للذين صنعوهم في بلادهم محملون لواء نزعات التغريب وكراهية القرآن والاسلام واللغة العربية ، وامنهانها لواء نزعات التغريب وكراهية القرآن والاسلام واللغة العربية ، وامنهانها وتمتلأ نفوسهم بالزهو إزاء الغرب وبطولاته وحضارته ،ويعارمنون طرية الأصيل في العودة إلى مناهل الاسلام ومنابعه الاصيلة لنستمد منها أسلوب عيشنا المقيقي بعد أن فسدت تجربة الاقتباس والتبعية والانتهاء إلى الوافد الغريب بكل ما فيه من غربة و تمزق وشمر وتلفيق .

ومن ناحية أخرى فقد جرت مؤامرة الاستشراق على تسكليف شبابها المثقف في إطروحانه أن يدرس موضوعات مسمومة يراد بها إعلاء جوانب ضعيفة وظواهر تافهة وقضايا مشبوهة زائفة ينتزعونها من التاريخ الاسلامي أو الاحب العربي يراد بها إعلاء جوانب ضعيفة وظواهر تافهة وإحياء شبات وأحقاد الباطنية والشعونية القديمة والتوسع في عرضها حتى تبدو وكأنها مظاهر حقيقية كالبحث عن الونج والقرامطة ودعوات الحلول

والاتحاد وعاولة أعداء بعض المتآمرين والخونه الذين فتلوا جراء فتهم كأنهم أبطال الحرية والعدل الاجتماعي أمثال الحلاج والسهروردي وغيرهما أو دراسة اللهجات الميته أو الفرق الضالة المنقرضة أو أبحاث الباطنية ورجالها وكتبها التي لايمثل إلا الاحقاد التي تملأ صدور أعداد الاسلام لتقسير ابن اوي ورسائل إبنوان الصفا .

#### (()

فإذا ذهبنا تواجع وجـوه الايجابيات والسلبيات في النظريات التربويه المطروحه وجدنا أفضليه النظرية الاسلاميه على النظريات الاخرى :

(أولا) إن خير ما في النظريات التربوية التي قدمها فلاسفة التربية غير المسلمين من محاسن والتي يسمونها حديثه قد احتوتها الشويعة الإسلامية من قبل عثلة في القرآن المكريم والسند النبويه •

(ثانياً) إن جميع هذه النظريات التربوية غير الاسلام قسد نظر مفكروها إلى التربيه من زواية معينة مع إهمال بقية الجوانب.

١ - المذهب الطبيعى فى الدين ( روسو ) وا تباعة برى أن التربية الصحيحة مى أن تسمح لعقل الطفل وقدراته وميوله بالنمو دون أى تدخل أو إشراف ، فهو أساساً ينكر العقل وينكر أهميته وينظر إلى التعبير عن الذات فقط دون تدخل .

٧ - الفلسفة المثالية التي نادى بها روسو واتباعه والتي نرى أن التربية لمثيمه بالانسان إتجاما ساميا يرتفع به عن العالم المادى فهي تنكر أحميسة الجسم وتتبعه إلى كل ماله صلة بالعقل أو الروح ويعتبرونه أهم بسكنير من الجانب المادى .

( الله الفلسفة البرجانية (النفعية) التي تستهدف الاعداد للحياة الحاضرة من الاعداد للحياة الحاضرة من الله عند المحيح

فقط دون الاهتمام بالحياة المستقبله ودون الاهتمام بما خلفته الاجيال الماضية من تراث ثقافي ذا قيمة في مجال التربية ، والتي تؤمن أيضاً بأن كل ماجر نفماً مادياً فهو صواب وما عداه خطأ .

(رابعاً) النظريات التربويه غير الإسلاميه تتصف بالتناقض والنقض والنقض وإختلافها في أغراضها لايما بمثل أفكاراً بشرية جاءت نتيجة ظروف حياتيه فرديه وجاعيه، أما الاسلام فلأنه من الحق سبحانه فقد جاءت نظراته التربويه شاملة ومتكامله لجميع نواحى الحياة، سواء بالنربيه الفكويه أوالروحية أوالجسمية أو الماديه بما يلائم الفطرة الانسانيه فهو نظام كامل لجميع نواحى الحياة.

(خامساً): النظريه الاسلاميه: شاملة لمكل مجالات الحياة وكافة جوانب النفس الانسانية إلى جانب ثباتها وصلاحها لمكل زمان ومكان وقد وضع الله (تبارك وتعالى) أسسها لجميع البشر، هذا فضلا عن مكامل الأهداف في التربية فإن هناك الاهتمام بتربية الفرد من جميع نواحيه كما تهتم ببناء المجتمع المسلم القائم على الوحدده والمساواة والتعاون والشورى والاخلاق الحميدة. (عبد الممين عبد الغنى الحربي).

(6)

كشف الدكتور سليان أسحق عن كتاب بن التراث الاسلامي حول تعليم وتربية الاطفال .

[ تحرير المقال في آداب وأحكام وفوائد يحتاج اليها مؤدبو الأطمال ] المؤلف إبن حجر الهيثمي المتوفى ٩٧٤ هـ ١٥٦٧ م

وخلاصة رسالته رد على سؤال موجه اليسه من أحد معلمي الاطفال عن مسكلات تربية وتعليم تلاميذه \_ قال الدكتور سليمان أسحق : لقد وجدت أن عالمنا الإسلامي بن حجر الهيشمي قد سبق عصره مخمسة قرون ووصل إلى النظريات والمسادى. الى إنتهت إليها ووصل اليها علما، وخيرا، التربية في أمريكا وأوريا

الغربية بعد ذلك في القرن العشرين فقد دعا إلى تكافؤ القرض في التعليم عن طريق التعليم الإجباري والمجابى، وقد طالب بالمطريقة الفردية في التعليم التي تعطى كل تلميذ عملا يناسب مستواه وميوله وأعباءه، وهو صاحب الفسكرة التي تقول أن المجتمع غير المحمود هو الذي يضع الحواجز الداخلية والخارجية للحيوله دون نقل الحبرة وتبادلها وهي النظرية التي قال بها بعد أربعائة سنه بلحون ديوى. كذلك فقد نادى يتحرر التلميذ من سيطرة المعلم، وقد نبه الهيشمي الى أمرين هامين : الحد من العقاب الجسدي – مع وضع شروط وقيود وحدود له وتكلم عن خطورة الابحراف على الطفل وهذه كلما نظريات يقنباها علماء التربية الحديثة . كما نادى الهيشمي بوصل المدرسة بالبيت و نقل البيت علماء التربية الحديثة . كما نادى الهيشمي بوصل المدرسة بالبيت و نقل البيت

## (٦) من علمانية التعليم إلى إسلامية التعليم

إن إحتواء التعليم في إطار التغريب قد حقق مجموعة من الأهداف في وقت واحد:

(أولا) القضاء على , الذانية الإسلامية ، المستمرة بأخلاقها وإيمانها بالله وصدق الوجهة ، في التعرف على الحقيقة الأساسية ، وهي : إن الله تبارك وتعالى هو الخالق وأنه جلشأنه من وراءكل معطيات الحضارة ، وليست الطبيعة وليست القوانين الجبرية التي يدعى الماديون أنها تحكم مساد الكون دون تغيير .

ثانياً: القضاء على والفصاحة العربية، التي أوجدتها منابخ البلاغة العربية ممثلة في القرآن الكريم والسنة النبوية وذلك بعد أن استطاعت وسائل التعليم الحديث أن تقطع الشباب المسلم عن تراثه جميعه،

ثالثاً: القضاء على و الاحساس بعظمة العطاء الذي قدمته الاعة الإسلامية ، للبشرية حين قدمت اليها منهج الحضارة الذي حرر الإنسان من عبودية الإنسان وحرر العقل البشري من العبودية الوثنيات والخرافات والاساطير وأعظم هذه المعطيات إنشاء المنهج التجربي الذي قامت عليه الحضارة الغربية العاصرة .

( وأبماً ) القضاء على تمثل و الدور التاريخي الذي قام به الإسلام ، بعين نشر عقيدة التوحيد في العالمين ، فأخرج هسنذا العالم من ظلمات الوثنية والإباحية والرهبانية إلى مفهوم الحوية والسكرامسة والعمل والسعى في الأرض .

كذلك وما كان لابطال الإسلام من دور فى تقديم الإسلام للبشرية ، وحمله إلى أقصى الارض بروح الإيمان واليقين والصدق والجهاد فى سبيل إعلام كلمة الله .

لقد استطاع إحتواء المناهج التعليمة الوافدة القائمة على النظرية المادية المنكرة للدين والأخلاق وبناء الفرد على القيم والمثل ، هذا الاحتواء للمدرسة الإسلامية بفرض مناهج إلغرب ، كان له أبعد الآثر في تدمير الشخصية الإسلامية الناششة وحرمانها من التعريف على حقيقتها ودورها وهسدفها .

وفى هذا يقول مستر نيروز أحد رؤساء الجامعة الامويكية في يهيروت: د لقد برهن التعليم على أنه أثمن الوسائل التي استطاع المبشرون أن يليجاوا اليها فى خلال سعيهم لتنصير سورية وابنان، أن السكتب للدوسية الغربية بجعل الاعتقاد بكتاب شرقى مقدس أمراً صعباً جداً..

وما يتحدث عنه المبشر الامريكى ليس قاصراً على سوريا وابسان والحكنه منبث في أنحاء العالم الإسلامي من أرخبيل الملايو والجزيرة الهدية إلى تركيا إلى مصر إلى شمال أفريقيا إلى الجزائر والمغرب.

فإن خطمة السيطرة على المناهج التعليمية التي قام بها النفوذ الآچني ( وورثها لمن جاء به من حكومات وقيادات نشأت في إطار الإيمان بالغرب والإعجاب به والتسليم له ) قد شملت مختلف الميادين من السلوك الفردي والآداب والفنون.

وقد تحولت الاساليب من التبشير المباشر إلى التبشير الحني الذي يتجل

بالثقافة والصحافة سميت يقوم الكتاب التغريبيون بأداء دور خطير في تحويل الاهداف الماسونية إلى حقائق مطبقة .

وقد أسهمت المنظمات الدولية في هـذا الجال بما في ذلك الأمم المتحدة واليؤنسكو، والتربية الاساسية على وجه الخصوص التي تعتبر إمتداداً لمخططات ترمى إلى فصل الدين عن الدولة وتخريج شباب متميع منهزم خاصم للاهواء والشهوات .

وقد استعانت على ذلك بالمسرح والسينما والاذاعة والتلفزيون بما يحيط بالعقل والقلب من كل أقطاره ويسيطر عليه ويفرض عليه سمومه وبذلك استطاع النفوذ الآجنى المستخفى اليوم وراء هذه المنظات والمؤسسات تطويع برابجنا التعليمية لكثير من أهداقه وأغراضه.

ولم تستطع الدول المحتلة بعد الاستقلال ب أن تحرر إرادتها أو تحقق وجهتها في التهامن أسلوب التربية الإسلامية ذلك لآن النفوذ الآجنبي قد أسلم قيادة الثقافة والصحافة والتعليم في مختلف أغلب بلاد الإسلام إلى بجموعة من أهل الولاء المغوب بد بشقياد: الشاوعي والرأسماني بهم مستغربون أكثر من الغربيين وأنفسهم عوم يقدمون سمومهم تحت اسم التجديد والعصرية والتقديمية .

ومن أجل مواجهة هذا الخط فقد أوصت مؤتمرات عديدة ، عقدت في السنوات الآخيرة ، لدراسة هذه التحديات بإنشاء هيئة علمية على مستوى العالم الاستلامي، تعمل على التحرر من الاستعار الفكرى والثقافي وصيانة المناهج التعليمية وفقاً للمقيدة الاسلامية .

ولاريب أن هناك ثلاث تحديات خطيرة تواجه الآمة الاسلامية في هذا الجال:

(أولادلامنج بعلماني قومي في البلاداء

- ( ثانياً ) الارساليات المشورة في البلاد العربية تلتقط أبناء المسلمين.
  - ( ثالثاً ) شبابنا المسافر في بعثات إلى الغرب .

أما الم العلماني القومى: فإنه ميراث قديم تشكل أبان الاحتلال الاجنبي للبلاد الاسلام (1) ثم لم تتمكن هذه البلاد بعد استقلالها من التحرد منه ، وقد قام أولا:

على الافتباس من مناهج الارساليات ومدارس النبشير التي كانت قد شكلت منهجها على أساس إخراج شباب المسلمين من دينهم، ثم جاء المبشرون الفرنسيون والانجليز والهولنديون فسيطروا على مناهج التعليم الاسلامية التي كانت مبثوثة في المدارس القومية فأزالوا منها كل ما يتصل بالدين والاخلاق والتاريخ وعظمة الاسلام والامة الاسلامية واللغة العربية.

وفى بعض البيلاد أعدمت همذه الكتب السابقة لمهود الاستمار حتى لايبتى لها أى أثر فى دور الكتب القديمة كتراث يمكن الرجوع اليه أو التعرف على وجهة هذه المناهج أو يقيم مقارنة بينها وبين ما صنعه الاستعار. (وهذا ما حدث فى مصر بعد الاحتلال).

وقد اعتمدت المدرسة الوطنية بعد الاحتلال على مناهج الإرساليات مع تعديلات يسيرة ، ثم جاءت موجة مذهب ديوى وتشكلت معاهد التربية التي فرضت على المعلمين أن يتخرجوا منه ، فانداحت تلك الفكرة المسمومة الخبيثة في مجالات التعليم في العالم الإسلامي وهي حجب الإسلام أو مفهوم الدين والآخلاق عن هذه المناهج.

ويبتى الخطر الثالث قائماً : وهو المتمثل فى أبنائنا الذين تتلقفهم مؤسسات التبشير والاستشراق فى عواصم العالم الغربى لتشكلهم كما تشاء ، حتى يكونوا على ولاء لاهدافها وهم يتابعونهم بعد عودتهم بالمناصب والمؤتمرات والجوائن والنياشين ويردون عنهم أى خطر يتهددهم حتى يحققوا أهداف التغريب فى مجال التعليم على النحو المنشود.

أما المنهج الغربي الذي إعتمدته المناهج المدرسية ، فهو شيء عتلف عماما

عن منهج الإسلام فى التربية وفى الحياة ، فالتعليم الغربي يحمل روحا مستقلة ، ويعمر عن أفكار أهل الغرب ومجموع أقدارهم وقيمهم ، فإذا طبق فى بلاد مسلمة أو مجتمع إسلامى فإنه يحدث صراعاً عقلياً يتدرج ثم يتدرج إلى تدمير العقيدة وإلى خلق الردة الفكرية والدينية .

يقول الاستاذ محد أسد (المعروف باسم ليوبولد فايس): أن الإسلام والمدنية الغربية يقومان على فكرتين فى الحياة متناقضتين تماماً ، لايمكن أن يتفقا ، فإذا كان ذلك كذلك ، فكيف نستطيع أن نتوقع أن تظل تنششة أحداث المسلمين على أسس غربية ، تلك التنشئة القائمة فى مجموعها على التجارب الثقافية الاوربية ، وعلى مقضياتها ، خالصة من شوائب النفوذ المعادى للإسلام.

أن التنشئة الغربية لاحداث السلمين ستفضى حنما إلى زعزعة إرادتهم فى أن يعتقدوا، أو أن ينظروا إلى أنفسهم على أمم ممثلوا الحضارة الربانية الخاصة التي جاء بها الإسلام، وليس ممة من ويب فى أن العقيدة الدينياة آخذة فى الاضمحلال بسرعة بين المتنوسين الذين نشأوا على أسس غربية .

وقد أشارأحد الباحثين إلى أنه بمراجعة المناهج الى تدرس للمسلم في المدارس الاعدادية والثانوية نجد الآتي :

أوربا ( ٣٧٠ صفحة ) .

الحضارة الإسلاميه ٢٥٠ صفحة .

الثورة الفرنسية ٣٥ صفحة .

الدعوة الإسلامية ٢٣ صفحة.

نابليون ١٦ صفحة .

عمر بن عبد العزيز صفحة واحدة .

فإذا ذهبت تبحث عن مضمون الحضارة الإسلامية ، وجدتها كاما تنصب على القول بأن المسلمين أخذوا فكر أرسطو وأفلاطون ، وأنه مصدر فكرهم الإسلامي ، وأن المعنزلة والفلاسفة هم الذين

أنشأوا الحضارة الإسلامية ، وأن هذه الحضارة لم تلبث أن أيهزمت هندها سقط . المعتزلة وجاء أمثال الغزالي وابن تيمية .

هذا ما يقال عن فكرنا وحضارتنا ويتعلمه أبناؤنا، وهكذا تمضى مناهج التعليم الإسلامي لتقدم التاريخ الإسلامي لابنائنا على صورة جماعة من المغامرين المندفعين إلى الصراع والقتل والتآمر.

وقد أدرك أعداء الاسلام أن النظام التعليمي والتربوى له أثره الفعال في متوجيه حاضر الشعوب الاسلامية ومستقبلها نحو المصيو ، نجد ذلك في مؤتمرات اليهود في مازل عام ١٨٩٧ - بن أكد - كاه صهيون أن أفضل طريقة لتحقيق سيطر تهم ما الشعوب الاخرى هو التأثير على النظام التعليمي والتربوى بتدريس الناشئة التاريخ القديم ، المشتمل على المثل السيئة أكثر من إشتماله على المثل الحسنة ، وعلى ضرووة طمس العصور الماضية في ذاكرة النشء الجديد التي قد تكون معارضة المخططات اليهود وأمانهم في تحقيق السيطرة على العالم ، .

وليس اليواد فقط هم الطامعون فى تزييف أمداف التعليم الاسلاملي ، وإنما يشترك فى ذلك النفوذ الغربي القائم على مفهوم التبشير والتنضيل والاندائشراق الذى يطمع دائماً فى تصوير الاسلام على أنه دين عيادى وليس دينيا ودولة .

ويجرى مغالطاته على محاولة ترييف منهج الإسلام الابمتاعي والسيامي وذلك بإقامة القانون الوضعى بدلا للشريعة الإسلامية وإقامة منهب الربا في الاقتصاد الإسلامي ، ومنهج التعليم العلماني بديلا عن التعليم الإسلامي .

وقد جاءت موجة الغزو الماركسى لتحمل معها مفاهيم مصموحة الثقافة والمتعليم ترمى إلى تفسير يقوم على المقاييس المادية وبحاولة القول بأن الفتح الإسلامي كان بهدف البحث عن الطعام .

## تزييف مناهج التعليم

وهكذا تشكائف القوى الغاصبة على تزييف مناهج التعليم والتربية والثقافة في العالم الإسلامي ، وذلك كله إنما يهدف إلى تخريج شباب غير مؤمن بوطنه أو دينه أو تاويخ أو قيم أو أمجاد أمته .

وقد احتقر هذا المنهج الوجود والتاريخ الاسلامىكله ،بينها عرفه عن الغرب وأبطاله ومواقه وخاصة الثورة الفرنسية أكثر عما يعرف عن الدعوة الإسلامية ، وعن مابليون أكثر ما يعرف عن خالد ابن الوليد .

وما توالي كتب التاريخ المقررة في مدارسنا تحوى كثيراً من هذه السموم حيث تركز على المواقع التي تتمرض للخلاقات والخصومات والحركات المضادة الإسلام ، مع أن هذه الصفحات كلما لا تصل إلى جزء من ألف جزء من معطيات الإشلام وإيجابياته وجعنارته و محراته الباذخة ، ولمكنما محاولة لتصوير التاريح الإسلامي بصورة سوداء قائمة في نفوس الشبلب المسلم ، وكيف لا؟ إذا كان الذين مدرسون له هذه المائة عاركسيون أودو ولاء فرنسي أو بريطاني أو يبودي أوكانوا هم في ذاتهم غير مسلمين .

وفى دراسات الجغرافيا تجد أن ما كتب عن الولايات المتحدة متضاعف عن مجموع بلاد الوطن الإسلامي .

ويمتد هذا المخطط الهدام إلى مجالات السكيمياء والفيزياء والرياضيات فلاذكر في هذه الدراسات الدور الهام والخطير الذي قام به المسلمون منشش المهنج العلمي التجربي ، وإنما يبدأ البحث من المرحلة التي تولاها الغربيون وتبدو المسأله غاية في الصعوبة والغرابة حين يكون معروفاً المالم كله وباعتراف المنصفين من كتأب الغرب في العصر الحديث (دوابر \_ هر نكة \_ جوستاف لوبون . • النج) أن علم المفيزيات إنما أوبحده المسلمون و المحمد بن الجيش هو واضع عملم البصريات وكثير من مكتشفاته لم يعنف إليها العلم الحديث أي شيء و

وفى المناهج الآخرى عن الرياضيات والفلك والتقدم العلمي لا يذكر مطلقاً أية منجزات للحشارة الإسلامية بما ساقت قيه الغرب بقرون .

ولا يذكرمثلا أن ( ابن النفيس) هو الذي اكتشف الدورة الدموية الصغرى قبل ولادة ( وليم هارفي ) الذي يقترن أسمه ياكتشافها بثلاثة قرون .

ولا يعلم الطالب المسلم أن ( الرازى ) هو الذي أجرى أدق العمليات الجراجية للميون بأدوات جراحية دقيقة تثير الدهشة والإعجاب .

ولا يوضح أن ابن حرم في كتابه , الفصل في الملل والنحل ، قد أثبت كروية " الارض بدلائل من الـكتاب والسنة قبل تسعة قرون .

ولا يدرس طلبة الجغرافيا إن قطرالارض وعيطها قد قيسا على عهدالمأمون على أبدى محد وأحمد ابني موسى بن شاكر .

هذا جزء يسير مما حاول خصوم العرب والمسلمين طمسه ، بتزييف مناهج ، التعليم في المدارس الوطنية ، مما لا يزال كثير منه قائماً إلى الآن في الكتب ، وذلك في محاولة لنفريغ عقول الناشئة من أبحاد أمتهم ، وحتى يؤمنوا بأن الغرب هو الذي صنع هذه العلوم .

ومن هنا يتكشف للباحث المتعمق أن : القول بدراسة الدين في المدارس وحتى الجامعات هو إبجاز هام ، فإن حركة اليقظة الإسلامية تتطلع إلى أن يصبغ الاسلام كل ما تقدمه المناهج من المصدرسه الابتدائية إلى أرقى درجات التعليم الجامعي ، وأنه لا يمكن قصل الاسلام عن دراسات :

- . ١ ) اللغة .
- (٢) الياريخ والجغرافيا .
  - ( ٢ ) العلوم والتكنولوجيا .
- (٤) علوم الاجتماع والنفس والاخلاق والاقصماد والسياسة إن والتربية .

فضلاعن المناهج الوافدة لمول دور المسلمين الايجابي والآساسي في بناء هذه المناهج، فإنها تصوغ الفكرة في أغلب هذه الدراسات على عول روح الاسلام ووفق مفهوم الفلسفة المادية الى تقوم على المحسوسات والطبيعة، وليس فيها روح الايمان بالله خالق كل شيء والقائم على نواميس الكون وسننه، والقادر على تحويلها كذلك، في علوم النفس والآخلاق والاجتماع والنقد الآدبي فإن نوع الانسان يدرس على أنه حيوان يضطرم بشهوتي البطن (الماركسية) والجنس (الفرويدية) وهما اللذان يتحكمان في كل تصرفانه، فردا وجماعة سلما وحوباً وتقدماً وهو عة.

بينها نرى المفهوم الاسلامي يختلف عن ذلك إختلافاً كبيراً ، ويجمل للروحيات والمعنويات والعقيدة الدينية والاخلاق أثاراً كبيرة فى تفسير الاحداث والوقائع وتحولات المجتمعات وهزيمة الامم وسقوط الحضارات .

وفى مجال العلوم الاجتماعية : يجرى المنهج الذي تدرسه جامعاتنا ومدارسنا على مفهوم غربي خاطى. بالنسبة لعقيدتنا وقيمنا ، وأن كان مقبولا في الغرب ، وهو أن المجتمع ظاهرة متطورة يصنع مبادئه بنفسه ، ولايأخذها من الله تبارك و تعالى وعلى هذا الاساس تكون الاخلاق من صنع المجتمع غير مفروضة عليه ، ولا يكون لها مفهوم رسى ، ويكون عمل عالم الاجتماع أن يسجل الواقع المتطور للمجتمع ، وقد تقدم لهذا المجتمع قواعد للسلوك مستمدة ، من القواعد التي يمنحها العلم .

ووفق هذا الاتجاه فليسمن المنطق العلمي أن يقال : أن الوافع صحيح أوخطأ أو صالح أو سيم .

كما يصبح (الدين) مجرد ظاهرة من ظواهر المجتمع ، تملأ فراغاً في نفس نفس الفرد ، وهو قابل للتطور مع التطــود الاجتماعي ومع متطلبات العقل البشري .

هذا المفهوم المادي كله مضاد لمفهوم الإسلام في علم الاجتماع ، الذي يقوم على

أساس المفهوم القرآنى للإنسان وعلاقته بالآخرين، وعلى أساس النظو إلى السلوك نظرة واقعيه يفرق فيها بين الصحيح والخاطىء، وعلى أن يوجه المجتمع إلى الطريق الصحيح .

والممروف أن الاخلاق فى الاسلام جزء من بنائه لها ثباتها وليست من صنع المجتمع ، ولذلك فهى لا تتطور وهى أمر من أمر الله وليست ظاهرة تتغير بتغير الزمان أو المكان .

وفى المفهوم الاسلامى لعدلم الاجتماع لا يمكن فصل التطور الاجتماعى عن المسئولية الاخلاقية ، والفرد فى الاسلام لا يخضع لاوضاع المجتمع إذا إنحرفت ولـكن عليه أن يفير هذا الواقع بالتماس مفهوم الاسلام الصحيح .

وفى دراسة العلوم الطبيعية والجغرافيا والتاريخ بربحب أن تكون ووح القرآن الواضحة على أساس أن الله سبحانه و تعالى هو الخالق والصانع وأن الكون فى قبضته تبارك و تعالى . وأن الحياة فى هذه المجتمعات يجب أن تقوم على أمره ، وأن يسمى الإنسان فى الكون لاقامة المجتمع الربانى ، وأن يلنزم بالمسئولية الفردية والجماعية والاحلافية التى تقرر الجزاء الاخروى والبعث والحساب بعد الموت .

ولابد أن تقرم دراسات الحضارة والتاريخ على أن لله تبارك وتعالى سننا، لا تتغير ، وأن لحياة الامم وتقدمها وكبوتها قانوناً حاسماً . وأن كل أمة تغرق في الترف والتحلل وتغفل عن المرابطة والقيام على حدود الله ، بالاعداد والتأهيب للجهاد ومدافعة الاعداء ، لابد أن تعاقب بالسقوط والهزيمة .

ولابد أن تتجه العلوم الطبيرية لتكون أداة لإثبات قدرة الله وتوجيده هجو به هكس ما تراه اليوم مطبقاً في مناهج التعليم .

وليس إرتباط مناهج التعليم بعقيدة الآمة ونظرتها العامة بالآمر المستغرب، وأو أنه مطلب جديد، بل هو ما تفعله كل أمة .

فالما بأن البوذية والمند البرهمية وروسيا الشيوعية واسرا تيل الصبيونية ، وكل

أمة قد جعلت التعليم والثقافة مططبغان بصبغتها اخضارية وفلسفتها العقائدية ، فلماذا بعد المسلمون وحدهم عن عقيدتهم ، ولماذا هم الخاضعين للمناهج الوافدة ماركسية أو غربية ، وهم يملسكون أعظهم المناهج وأرقاها وأصلحها لسعادة البشرية .

فق روسيا ؛ لم تأخذ بمبدأ التعليم والتربية من حيث هو مبدأ إنساني عالمي، ولم تسمح باستيراد منهج من مناهج التعليم من خارج المعسكر الشيوعي، ولا بادخال العلوم أو الآداب التي نشأت في حضانة الليبراليين أو الرأسماليين، خوفا من أن تضعف مفاهيمهم ونزعاتهم العقيدة الشيوعية أو تشكك فيها .

لقد أخضمت روسيا جميع العلوم والآداب النظرية فيها والتطبيقية ، حتى علوم الطبيعة والجغرافيا والتاريخ لمبادئها الشيوعية ولنظريات قادتها وووبه دعوتها ( ماركس ، وانجلز ولينين ) وربطت بين هذه العلوم وبين أسسأولنك القادة رباطا وثيقا مقدسا على حد عبارة السكاتب الذي نقلبا عنة هذا النص فهي تغار عليه غيرة المؤمنين القدامي على عقائدهم وحرماتهم يقول ، جورفين ، الطالم الطبيعي السوفيتي :

وأن العم الروسى ليس قسما من أقسام العلوم العالمى ، أنه قسم منفصل قائم بذاته يختلف عن سائر الاقسام كل الاختلاف فإن سمعة العمم السوفيتي الاساسية أنه قائم على فلسفة واضحة متميزة . . إن التحقيقات العلمية لا تزال فى حاجة إلى أساس وإن أساس علومنا الطبيعية : الفلسفة المادية التي قدمها ماركس وانجلز ولينين وستالين . إننا نريد أن مخوض وفي أيدينا هذه الفلسفة في معرك العلم الطبيعي ولصارع جميع التصورات الاجنبية التي تناهض فلسفتنا المادية والماركسية بكل حزم وقوة ، .

وبذلك استطاعت المناهج التربوية والتعليمية الروسية أن توفق بين العلوم

آتى احتاجت إليها والمبادى. التى أمنت جا ، وجعلت منها وحدة متناطقة ولم تترك فجوة بين الحياة التى تعيشها أو تسعى إليها وبين المبادى. التى تؤمن بها ، وتدعو إليها في حماسة فسلمت من الاضطراب الفكرى الذى يسود في عالم تتوزعه القوى المتناقضة ويسوده النفاق والتناقض .

وكذلك إسرائيل بعد الاتحاد السوفيتي تقيم منهج التعلم من أصل دعم نظرية الصهيونية . وتقوم على أساس إحياء لغة ماتت منذ ألف سنة تقريبا ف كافة المواد . والعنايه بالدراسة الدينية \_ لاثبات الباطل في العقل الباطن \_ ورغم اختلاف الآحزاب فهي تلتتي جميعها في الفكرة الآساسية ، ويرى بعضهم أن التقاليد اليهودية هي النبراس الذي ينبغي أن تستهدى به نظم التعليم وتحتم بعضها على المعلمين أن يحرصوا على التقاليد اليهودية حتى صدقهم العالم رغم خرافة المنهج(۱).

وبعد: أليس من الآهداف الهامة أن يكون التعليم فى جميع العلوم باللغة العربية . وهناك تجربة صادقة منذ سنوات طويلة فى إحدى الجامعات العربية (هى الجامعة السورية) .

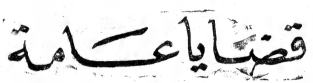
فعلى الجامعات العرببة أن تنطلق من هذا البدء لبناء الحضارة الإسلامية التي لابد أن تقدم العلوم والتكنولوجيا فيها من خلال اللغة العربية ، وهذا لايعني عدم معرفة اللغات الاجنبية ، ولكن إيمانا بأن اللغة العربية هي لغة الحضارة والثقافة كانت ولا زالت من أقوى لغات العالم في قدرتها على النمو والاشتقاق والتعريب والتصريف ، وقد ثبت بالحجة الدامغة بها كلية طب دمشق منذ زمن بعيد نجاح التجربة ، وأوردت ما يفحم المعارضين وما يوضح أن لفتنا الحبيبة قادرة على الاطلاع بأعباء التعليم الطبي والعلوم الاخرى .

<sup>(</sup>۱) لقد كان الهدف من هذا المنهج ، إيجاد رمز للولاء ، فسكان الولاء القومى بدلا من الولاء الدينى ، هـذا الولاء الدينى كان المدو الحقيق والعقبة الراسخة ، أمام ترسيخ الولاء القومى محله ، فقد عنصر الولاء العقيدى للدين الذي قصر العبودية لله ، ونهى عن عبادة وثن أو فود أوشكل حاكم .

(٧) السلامة ظاهرية واضحة في مظهريتها ، لآن يد القهر المادى تسيطر على كل خلجات الحركة الاجتهائية والاقتصادية ، حتى أصبح الافراد بحرد آلات تتحرك في نطاق غرائزها ، دون تحكيم لعقولها أو قلوبها . وعندما يفيق أى فرد أو أكثر من غيبوبة التسلط يرى التناقض أمامه واضحا ، وهندئذ يسميه النظام الماركسي منشقا ويسارع إلى عزله أو نغبه والامثلة بين الادباء والعلماء أكثر من أن تحصى و المجلة ، .



# المباب السادسعش



- ١ \_ الترجمة .
- ٧ \_ الأخلاق .
  - ٣ \_ النفس .
- ع \_ الآثار والعارة .
  - ه \_ الفن .
  - ٧ المسرح .

### أولا: الترجمة

الترجم الجديد بحيث لا يؤثر على قيمها الاساسية ومفاهيمها و واثها فلابد أن تصغ الامم خطه دقيقة محكمة المترجمة من آداب الامم الاخرى فلابد أن تصغ الامم خطه دقيقة محكمة المترجمة من آداب الامم الاخرى خاصة الامة الإسلامية التي لها مقومات أصيلة تختلف عن مقومات الامم الغربية والتي تمر بمرحلة تجعلها أكثر حفاظا على ذا تيتها من أن تنهاد أو تنصهر ، وهي تضع نصب عهمها دائماً أنها أمة صاحبة رسالة وأن عليها أن محافظ على هذه الرسالة في جوهرها الاصيل وأن تعمل على تبليغم للناس ، الذير هم الآل في أشد الحاجة إليها ، فضلا عن أنها تمتلك أعظم منهج وأقوى أسلوب ، في مجال السياسة والاخرى الجزئية الانشطارية التي تقوم على الفكر البشرى القاصر ، الذي والذي يحتاج إلى أسالب الايستطيع أن يوازى ذلك المطاء الرباني الفياض الذي يحمله الفكر الإسلامي والذي لا تحتاج معه الامة الإسلامية من الامم الاخرى إلا إلى الاساليب الحديثة والوسائل المستحدثة والاطر الى تحرك فيها فكرها الاصيل.

ومن شروط الترجمة أن لا نترجم إلا ما يضيف جديداً فى مجال العلم والنكنولوجيا والمعطيات البشرية ، أما مايتصل بالنفس والآخلاق والاجتماع والمطمح الذاتى والآدب الانسانى والدراسات المتعلقة بالعقائد والشرائع والقيم والآخرى ، والآخرى فإن تلك لا نحتاج إليه إلا للتعرف على أوضاع الامم الآخرى ، ولذلك فإن الامانة تقتضى أن نقدمها على هذا النحو وأن نكشف جوهرها أمام القارىء المسلم ونكشف علاقتها بعصرها وبيثاتها ، ومفارقتها لعصرنا ودينا ، وأن نعرض مفاهيمها على القيم الإسلامية العليا الاصيلة .

ولاريب أن حركة الرجمة فى العصر الحديث قد جاوزت هذه الضوابط فإن الاسراف فى ترجمة القصص المكشوف ( بوداير وأرسكار وايلد وثلبشه وأزهار الشر وعشيقة اللورد شترلى ) قد ترك أثاراً بعيدة المدى على أخلاق الآمة . ما حاجتنا إلى ترجمة هذه الآلوان الصارخة وهى لا تمثل مجتمعنا ولا ثقافتنا ولا قيمنا ولا أخلاقنا . إن غاية ما تعطينا هذه الترجمات أن تسمم عقول أبائنا وتحطم قلوب فتياننا وتقيم حجاباً ببننا ومن أيماننا الحالص بالله تبارك وتعالى وتحاول أن تلقى من نفوسنا تقبلا للاباحة والشر والدعارة .

٢ - إن الدعوة إلى الترجمة إلى اللغة العربية اليوم ترتكز على ترجمة العلوم والمواد العلبية لتكوين رصيد من شأنه أن يبنى قاعدة أساسية للعلم والتكنولوجيا في إطار لغتنا العربية لتضاغ بمفهوم الإسلام في الحضارة والعلم وهو مفهوم يختلف إختلافا واسعاً وعميقاً عن مفهوم العلم في الغرب.

وقد جرى خلال العقود الاربعة الماضية ترجمة عدد كبير من المصطلحات الحديثة بالمجامع اللغوية في مصر وسوريا والعراق ولسكن الخطوة الاولى في كسر قيد الدراسات الاجنبية في الجامعات ما زالت لم تتحقق بعد ، بالرغم من التجربة الرائدة التي تحققت في جامعة دمشتى بتدريس الطب باللغة العربية منذ خمسن عاماً.

أما نرجمة الادب بمعناه الفني (القصص والمسرحيات والشعر ) :

فذلك أمر نحن في غيى عنه ويكنى ما ترجم التغريبيون والاستشراقيون والنسيوعيون وأفسدوا به مفاهيم الآدب العربى الاصيلة . وهذه هي خطة النفوذ الآجني الحريص على حجب العلوم الحديثة عن الآمة الاسلامية ، والحياولة دون ولوج المسلمين ميدان العلم الحديث والتقنية لآنهم لا يريدون لهذه الآمة أن تمتلك إرادتها .

### ٧ \_ الأخلاق

رفض الغرب الآخلاق واعتبرها من التقاليد المتغيرة وليست من الآصول الثابتة وقد غاب عن العلم أن القيم والآخلاق وجهان متلازمان بالضرورة للبناء الحضارى لآن العلم بلا أخلاق تحريل لقدرة الإنسان نحو الشر والباطل والآخلاق بلا علم تحويل لقدرة الإنسان إلى سراب حضارى قائم على الفقر والمجز وقد أخذ الغربيون علوم المسلمين وتركوا أخلاق الإسلام ومناهج الوجودية والفرويدية إلا محاولة لهدم الآخلاق

مفهوم الفلسفة الاخلاقية الغرف المطروح الآن في أفق الفكر الإسلامي مفهوم مادي مستمد من الفلسفة اليونانية الوثنية ولا يعبر عن أخلاق القرآن .

واقد جرى وراء هذا المفهوم كثير مين الباحثين المسلمين في مرحلة الترجمة شأنهم في ذلك شأن العلوم الاخرى، ومن هؤلاء الذن أقاموا مذاهبهم في الاخلاق على أساس من الفلسفة اليونانية: السكندى والفارابي وإخوان الصفا وأبن مسكويه وابن سينا وابن باجه وابن طفيل وابن عربى، وأوز أخطائهم القول بأخلاق السعادة أو نظرية الوسط ويقول محمد إقبال: أن هذا الاساس الاجنبي هو الذي حجب أنظار المسلمين عن فهم القرآن، ولذلك لم يرزمفهوم القرآن الأخلاق في هذه الدراسات، ولما جاء الصوفية وعرضوا للأخلاق كان مفهومهم أيضاً غير كامل أ( المحاسي والتسترى) وأن أفلت من التأثر بالفلسفة اليونانية غير أن روح الاحلاق الإسلامية لم تعرز في منهجهم، ويبدو أن تأثيرات رهبانية تسربت إلى مفاهيم الوهد والأخلاق وانضمت عندها وكانت لها آثار صارة تمثلت في تشددهما البعيد الذي يتنافي مع يسر الإسلام واحتباره لطاقات الإنسان المحدودة، ويقول الاستاذ أحد عبد الرحيم واحتباره لطاقات الإنسان المحدودة، ويقول الاستاذ أحد عبد الرحيم إبراهيم: -

أن أبرز مؤلفات الغزالي في علم الاخلاق كتاب ( ميزان العمل ) وأن الخطر مناقص الغزالي اعتماده على نظرية النفس لدى أفلاطون وتقسيماته

لقواها ، والفضائل تبعاً لذلك ثم قبوله المطلق لنظرية ، الوسط الارسطية فكلام النوالى حسب تعبير ابن تيمية بردخ بين المسلمين وبين الفلاسفة وبما يؤخذ على الفزالى التوفيق بين أفلاطون ونظرية النفس والفضائل وبين فضائل القرآن ، كذلك فقد خضع لنظرية أرسطو بالوسط الارسطى القائلة بأل الفضيلة وسط بين رزيلتين وحاول أن يئبث ذلك بتأويل آيات القرآن وعلى الرغم من إدراك الغزالى المتعدد الواسع الفضائل الإسلامية وتجاوز عددها للتقسيم الرباحى الافلاطونى الضيق فإنه تمسك بذلك التقسيم بشدة بل أن المتقسيم الرباحى الافلاطونى الضيق فإنه تمسك بذلك التقسيم بشدة بل أن هناك من المستشرقين من يقول أن الغزالى تأثر بالنصرائية وبالآداب السلبية الى نادى بها الانجيل ، ويقول عمد يوسف موسى أن الإمام الفزالى حاول أن يطبع ما أخذه من اليونان والمسيحية بطابع إسلامى صوفى ، وأن تلك المحاولة أن يطبع ما أخذه من اليونان والمسيحية بطابع إسلامى صوفى ، وأن تلك المحاولة الأخلافية اليونانية قد نقلت جاهزة إلى المحيط الثقافي الإسلامي العربي قبل تبلور هم أخلاقي إسلامي أصيل فجمدت أنظار المفكرين المسلمين وخاصة الفلاسفة إلى المضامين الاخلافية للقرآن والسنة .

ولعل الدكتور محمد هبد الله دارز هو أول من أفصح عن مفهوم الإسلام الأخلاق فقد طاف بالنظريات الغربية : الفلمفة والصوفية منذ اليونان واليهودية والمسيحية مقارنا بنظرية الآخلاق فى القرآن وكانت جولاته من أكبر أسباب اقتناعه بأن نظريه الاخلاق فى القرآن تفوقى كل نظريه اخلاقية عند غيره ومن كل هذه البحوث مجتمعة وذلك فى قواعد أربع:

١ -- « الإلزام = الاخلاق ، هو أصل كل مذهب أو نظرية في الاخلاق فلا مسئولية بلا إلزام ، وإذا عدمت المسئولية فلا يمكن أن تسود العدالة وحينتذ تتفشى الفوضى ويفسد النظام وتعم الهمجية لا في مجال الواقع فحسب بل في مجال القانون أيضا .

٢ - « المستولية ، وتولدها من الإلزام فلا معنى لالزام إلا أن الإنسان
 مكلف بأن يقوم بأشياء وأن يقدم حسابا عنها وهـذا في حدود فـكرة

المسئولية الإنسانية ، لا يسأل الإنسان عن عمل غيره ولا هما لا يعلم أنه مكلف به ، ولا عن أعماله غير الارادية ولا عما أكره عليه .

٣ ــ الجزاء: الرابطة بين الالزام والمسئولية والمجزاء ثلاث ميادين: أخلاق وقانوني وآلمي.

النية والدوافع: الإنسان مكلف وهو كائن ناقص ولكنه فى الوقت نفسه قابل الحكال فلا بد من العمل وهو مسئرل عن همله ، ووجودنا صراع دائم ضد كل الشرور ، ولكن إلى جانب الجهد الطبيعى الذى تفرضه الغريزة جهداً آخر يقتضيه العقل من أجل مثل أعلى .

وهكذا يقيم الإسلام منهجه الاجتماعي على « الالتزام الآخلاق ، ويمنح البشر الحرية في أن يختاروا بين السهر قدما في طريق الآخلاق أو التراجع والنكوص ومهمة الآخلاق تضمن تأديب النفس وتعويدها النظام والطاعة كما تضمن السيطرة على الشهوات وتنظيم الارادة في السعى وراء مثل أعلى وهذا يتطلب جهودا متجددة يقوم بها الآفراد والجماعات داخل دائرة الآخلاق وأبرز ما يقرره الاسلام أن الآخلاق ثابتة وليست نسبية على نحو ما يقول الفكر المادي الغربي ومعنى ثبات الآخلاق أن الصدق والشجاعة والشهامة والعفه هي فضائل دائمة خالدة لا يمكن أن يأتي اليوم الذي توصف فيه بأنها وزائل .

وقد اعتمد الدكتور محمد عبد الله دراز في منهج الاخلاق الإسلامية على القرآن وحده ، إذ ليست أخلاق الإسلام إلا أخلاق القرآن ولم يكن خلق النبى إلا القرآن ، أما ما عدا ذلك من عنعنات الجاعات الاسلامية وآراء الباحثين المسلمين فإنها تقاس بالقرآن وقد رد المدكتور دراز على أخطاء الاخلاقين الذين نسبوا إلى الاصلام ماليس منه ، وعندنا أنه هو أول من حرر مفهوم الاخلاق في الاسلام ( ومع التحفظ على كتابات الامام الغزالي وإبن مسكويه في هذا الشأن) .

وقد أشار الدكتور دراز إلى أن كتابات الفلاسفة المسلمين قامت على تقسيم الفصيلة غالباً على وفق النموذج الافلاطوني أو الارسطى مثل تهذيب الاخلاق لإبن مسكويه أو من جمع بين المنهجين مثل كتاب الدريعة للأصفهاني أو أحياء عاوم الدين للغزالي.

وترتبط الآخلاق فى الاسلام بالعقيدة ارتباط الجوء بالكل ، فالآخلاق ثابتة بثبات العقيدة وغير قابلة للتغير تبعاً لنزوات شخص أو إنحراف مجتمع أو مرود زمن ، مصدرها مصدر الدين ومنبعها منبعه وهو الله سبحانه وتعالى ولابد لاستقرار المجتمع أن تكون الآخلاق ثابتة وأن يكون الفرد محولا على التزامها من نفسه ومن قلبه والمحاولات لفصل الآخلاق عن الدين قديمه ، منذ حاول اليونان فصل الآخلاق عن الدين وربطها بالإنسان أو ربطها بالعصور والبيئات ومن هنا يجى خطأ القول بأن الانسان سيد الآخلاق والمتحكم فيها والمسكيف لها لتتلائم مع ملذاته وشهواته وهذا هو إنباع ماتهوى الآنفس أن يحل الإنسان لنفسه أتيان كل ما يحقق له الملذة : منحرفة أو مسرفة ، إيجابية أو سلبية ، لقد ربط الاسلام الآخلاق بالانسان الفردى لا بالانسانيه ويمتاز الانسان بخاصية أسمها الانسانية تمتاز بالضبط والاراده وحرية الاختيار بيق الانسان بخاصية أسمها الانسانية تمتاز بالضبط والاراده وحرية الاختيار بيق الدوافع وعدم الخضوع المطلق لدفعة الغريزة فالحيوان فى الواقع لا يملك معايير المتبة ولامقياساً للأخلاق وهذه العملية والضبط ، هى الإنسانية .

٢ - وبالجملة فإن القرآن صحيح الحكمة القديم وأكمل ما فيها من نقص ونزع من الشرائع السابقة ما فيها من تطرف فى ظاهر الامر ، إفراطاً أو تفريطاً وخلق التعادل فى ميزانها و دفعها جميعاً فى جانب و احد .

And the Aller of the Aller

### ٣ \_ النفس

إن محاولة بناء علم نفس إسلامي هي إحدى المنجزات التي عملت حركة اليقظة الإسلامية على القيام بها وقد شارك فيها كثير من الباحثين وفي مقدمتهم محمدقطب الذي كار أول من ألف كتابا في نقد فرويد ومفاهيمه فيها نعلم ثم توالت الابحاث وفي السنوات الاخيرة ويولى الدكتور حسن الشرقاوي جهداً وافراً في هذا المجال:

يةول: إن دراسة النفس تكليف قرانى ، إذا كان القرآن دعوة صريحة المراكون فإنه بنفس القدر دعوة مباشرة لتأمل النفس.

(أو لم يتفكروا في أنفسهم) .

(سنريهم أياتنا في الآفاق وفي أنفسهم).

( وفى أنفسكم أفلا تبصرون ) .

وهذا تدكليف مباشر في القرآن والهدف من دراسة النفس: النعرف على أيات الله في خلق الإنسان، كما أن هدف دراسة العلوم الطبيعة النعرف على أيات الله في خلق السكون وأيات الله وهي علامات قدرته في خلقه وجذا يصبح العلم كله مستسلما لله تبارك وتعالى، وقد عبر الحق تبارك وتعالى عن علامات قدرته في خلق السكون والإنسان بأنها آيات و آيات الله متلوة في القرآن ومجلوة في علاوقانه) هذا الرياط الوثيق بين آيات الله في القرآن وأيانه في السكون، أما هدف العلم عامة ومنه علم النفس أن يكون وجها من وجوه الجاز القرآن وما بالإضافة إلى أيات القرآن في مجال الفلك والفيزياء والإحصاء وإذا كان القرآن بإحجازه اللغوى يتحدى العرب فإنه يتحدى العالم بالعلم، وحين يصبح العلم سبيل الإنسان التعرف على آيات الله في مخلوقاته فإنه من خلال العلم ذاته تكتشف حدوده التي لا يتعداها مهما أحرز من تقدم وهذه الحدود تتمثل في تحديين : تحدى الخلق وتحدى الفيب — سأعطيتم العلم وأريكم أياتي في الآفاق وتحدى الذبا ولو إجتمع كل علماء الآرض في كل العصور، وتحدى الذب : إن الله عنده عصلم الساعة وينزل الغيث ويعملم ما في وتحدى الغيب : إن الله عنده عصلم الساعة وينزل الغيث ويعملم ما في الأوراحام .

ويرى الدكتور حسن الشرقاوى إن محاولة بناء علم نفس إسلامى فى إطار المصطلحاب والرموز الصوفية وحدها لايكنى ، ذلك أن التصوف فى جوهره نزعة روحية تسعى للوصول إلى الله ، وفى سبيل ذلك اهتم المتصوقة المسلمون بتحليل النفس البشرية تحليلا عميقاً ، وشرحوا أداب المريد فى علاقته بالشيخ وما يحب أن يتحلى به من الخصال السامية ، كالصدق والإخلاص والقناعة والزهد، ورسموا لهذا المريد وسائل النجاه ( مثل النوبة والندم والتقوى والووع والصمت والتأمل والخلوة والاعتكافى).

والواقع أن الاتجاه الصونى فى الإسلام كنزعة روحيه متطرفه قد لانتفق خاصية التوازن فيه والتى تشمل جميع جوانبه سواء فى الاعتقاد والتصور أو التعبد والتنسك أو الاخلاق والآداب والتشريع والنظام . توازن الاسلام بين الروحية والمادية وبين مطالب الدنيا والآخرة وقد كتب فى ذلك الكندى والفادابي وإبن سيفا وإبن باجه وإبن طفيل وإبن رشد ، وكان إبن سينا أكثر هؤلاء اهتاما بالمسائل التى تعد نفسية بالمعنى الحديث ، ولذلك نجد أحد رواد الجيل الثانى فى علم النفس فى مصر وهو الدكتور محمد عثان نجاتى يهتم رواد الجيل الثانى فى علم النفس فى مصر وهو الدكتور محمد عثان نجاتى يهتم بمسألة الادراك الحسى عند ابن سينا من منظور سيكولوجي معاصر ، كا يهتم الاهواني ببعض المسائل النفسية عند إبن سينا خاصة فىكرة الشعور وموضوع المسألة الادراك الحسى والمبدن والمسأله الاخيرة اهتم بها الفارابي قبل إبن سينا ، وهناك رسائة حى بن يقظان وقد اهتم بها الدكتور عبد الحيد الهاشمى .

والمدينة الفاطلة للفارا في ( وعندنا أن هذا التراث كله في تقدير ميزان الاسلام خليط بين الفكر اليونا في والفكر الاسلامي فهو ليس متحرراً عافيه السكفاية ) وهناك إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن القيم في إطار علم النفس المرضى والأكليسكي. والمقايسات في ضوء علم النفس التجريبي، هذا التراث الفلسني – من هؤلاء الفلاسفة قد تأثر بارسطو وغيره من فلاسفة اليونان لذلك قد نجد فيا يكتبون أثراً لما يمكن أن يسمى علم فلاسفة اليوناني يتصل بنظرة فلاسفة اليونان هؤلاء إلى الإنسان والكون والتي نفس يونا في يتصل بنظرة فلاسفة اليونان هؤلاء إلى الإنسان والكون والتي لا يحت بصلة إلى التصور الاسلامي.

وقد يصدق ما قلنا هنا على الاتجاه الصوفى أيضاً خاصة إذا علمنا أنه توجد مؤثرات خارجية عديدة أثرت فى النصوف الاسلامى مثل الرهبانية المسيحية والرهبانية الهندية والمانوية الفارسية (وكاما تحتلف عن خصائص التصور الاسلامى للكون والانسان) ومن ذلك ما كتبه محدخاف الله أحمد فى محاولته السيكولوجية لكتاب الآذكياء لابن الجوزى، وهناك دراسة جديدة لكتاب تعليم المتعلم طريقة التعلم لبرهان الدين الزرنوحي وقد استفاد منها فى مفاهيم سيكولوجية التعليم الحديثة.

والازمة الحديثة التي بواجهها علم الفس الحديث في ضوء التشخيص الاسلامي مي أزمة المعرفة كلها في حضارة الغرب والتي يمكن أن نلخصها في عدم التوازن المعرفي فالتقدم والانجاز يعوذه النرشيد حتى صار الخلل سمة العصرسواء من الوجهة الاقتصادية أو السياسية أو الاجتماعية وأكبر الخطر في الفكر المعاصر: صراع العلم والدين وتقدم التكنولوجيا و تحلف الايدلوجيا .

وفي الاسلام كلة العبادة التي من أجلها خلق الانسان في هذه الحياة هي السير في الطريق الذي يؤدي إلى تحقيق خلافة عن الله في الارض، ومن لوازم هذا بعد الايمان مالله الضرب في الارض والتعاون مع الغير وإداء الواجب والمحافظة على حقوق الآخرين ومن مهمة العلم الذي هو عبادة — الكشف عن سنن الله، ويؤدي بالباحث إلى التعرف على آيات الله في المكون والانسان، فسبيل العلم المكشف عن سنن الله في علوقاته، وسنة الله هي ما جرى به نظامه في خلقه، وسمى العلوم من أجل ذلك علم المكشف عن سنن الله في المكون وفي علم النفس يكون هدفنا المكشف عن سنن الله في سلوك الانسان.

## ٤ – الإثار والعارة

ما يزال ميدان الآثار والعارة الاسلامية بحال بحث واسع من حيث أن علم الآثار قد انخذه النفوذ الآجني وسيلة لاحاء النزعات القديمة التي كانت سائدة قمل الاسلام وإن كثيراً مر الابحاث التي جرت إعتمدت على التوراة المكتوبة بألام الاحبار والتي تهدف إلى غايات واضحة والتي لم تقدم التاريخ الصحيح نابشرية ، يتيا جاء الاسلام مصححاً لهذه التعديات ثم جاءت الحفويات مؤيدة القرآن وفي مقدمة ذلك ما جرى أخيراً من ثبوت القرآن في أمور تاريخيه كثيرة منها مسالة غرق فرعون وغيره من الاخبار.

ولقد كشفكهف قرأن فيما أطلق عليه مخطوطات البحر الميت حقائق كثيرة تؤكد ما جاء فى القرآن عن نبي الله عيسى ورسالته وتناقض ما جاء فى كثير من الكتب القدعة فى هذا الشأن .

و لقد إدعى بعض الباحثين أن حادث الطوفان ليس سوى أسطورة خرافية غير أن اللوحات الفخارية التي أكتشف في جنوب العراق أكدت حادث الطوفان فإن السير ليو فارد وولى وبعثت، الآثرية عام ١٩٢٩ أكتشفت ببراهن فاطعة لا يقبل الجدل أن طوفانا حدث في جنوبي العراق حوالي عام ٢٠٠٠ قبل الميلاد ولم يكن الطوفان عاماً كما تخيله كتاب التوارة ولم يقض على البشر كلهم بل أصاب منطقة معينة هي بلاد قوم نوح الذين أرسل الطوفان عقاباً لهم وليكونوا آية المناس مورة الاعراف) وقد أشار القرآن إلى أن قوم عاد جاءوا بعد قوم نوح وأن بلدهم كانت في نفس موقع بلده (وإذ جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح وأن الاعراف).

وأشارت البعثات الآثرية فى العشرينات من القرن إلى أن مدينة (أور) وكانت تحريفاً للإسم الحقيق ( إرم ) عاشت زمنين فصل بينهما الطوفان وكانت فى أيامها الآخيرة مزدهرة إزدهاراً لم يشهد لهمثيل في عصرنا إذا أصبحت عاصمة دولة السومريين القوية البأس التي سيطرت على معظم بلاد ما بين النهرين ، واكتشفت فى بقايا المدينة وثائق وكتابات متهددة منقوشة بالسورية على ألواح فارية فى بقايا المدينة وثائق وكتابات متهددة منقوشة بالسورية على ألواح فارية ( ألم تركيف فعل دبك بعاد ، إرم ذلك العهاد ، التي لم يخلق مثلها في البلاذ ) وفي سورة أخرى يوضح الحق جلاله ماذا فعل بها ( فأما عاد فاستكبروا في الارض

بغير الحق وقالوا من أشد منا قوة ) فصلت – (وفى عاد إذ أرسلنا عليهم الريح المقيم ( والذاريات ) إنا إرسلنا عليهم ريحاً صرصراً فى يوم محسره ستمر ( القهر ) وأما عاد فأهل كو الريح صرصر عانية ( الحاقة ) وقد ظلت اللوحات الشعب رية مدفونة فى آثار المدينة خسة آلاف عام أو يزيد ولم تظهر إلا فى مداية هذا القرن وبما أظهرته البعثات والنصوص الممكتشفة من عظمه مدينة ( إرم ) وطغيان أهلها فى الأرض لا يرك مجالا الشك إنها هى المقصودة بآياب الله البيئات . إن أهل نوح عاشوا فى تلك البقعة إلى أن أهلكهم الطوفان وبعد زوال آثار الطوفان قامت فضب الله فأهلكها .

وهكذا أيدت الكشوف الآثرية ماجاء بالقرآن ، يقول الاستاذ لوى عجان الن علماء أور با الذين دونوا تاريخ الشرق القديم قبل إنتشار البعثات الآثرية وتحليل نتائجها العلمية كانوا غالباً يستندون إلى نصوص التوراة ، بالرغم بما في هذه النصوص من تناقضات واضحة وقد بانت هذه التناقضات بعد ظهور المكتشفات الآثرية في مناطق كثيرة من البلاد السورية وما بين النهرين . وقد إتضح أن هناك هوة واسعة بين الحقيقة التاريخية وبين ما تخيله الذين عملوا في تقل التوراة وتحوير نصوصها لغايات سياسية ، وكان القصد الرئيسي منها الحط من مكانة الشعوب المعادية لبني اسرائيل وتزوير الاحداث لصالح الشعب الاسرائيلي وهم لم يأنه والمن السطو بشكل واسع عل نصوص عدمدة من أساطير العراق القديم ورأس شمر وغيرها ثم ضمها إلى كتابهم المقدس على أنها من صلب تاريخهم .

وهذا بالنسبة للأمار أما بالنسبة للعارة الاسلامية فقد حاول النفوذالا بني فرض بموذجه الاجنبي على المبانى في العالم الإسلامي كمحاولة لتغريب المجتمع الاسلامي وقد تصدى لذلك كثير من دعاة الاصالة في مقدمتهم المهندس حسين فتحى الذي يقول: إن هناك خلط بين العارة العربية والعارة الاسلامية وإن الاسلام نبع في البلاد العربية وهي ذات مناخ خاص حار جافى ، إنتجت عمارة خاصة بها كما نراها في عمارات نجد ، هذه العارات تختلف عن العارة الاسلامية التي نبعت في إيران وسوريا ومصر وبلاد المغرب ، قبل عهد القصنيع وقبل الاغتراب والتفريج ، إن عمارة كل من هدده البلاد كان لها طابعها الخاص ولسكنها تشترك في الروح الاسلامية المتميزة عن العاوة الاخرى اليهودية اوالمسيحية والصفة الاسلامية تعود

إلى عدة عوامل سيكولوجية وطبيعه واجماعياً ، إذ أن معظم البلاد الإسلامية تقع بين خطى ١٠ / ٢٥ شمالا وهم متشاجة في الجووالبيئة بما نتج عنه أن أصبحت تفاعلات الرجل المسلم متشاجة أيضاً فيا يتعلق بالعقيدة وفيها يتعلق بالتأثر بالبيئة ومع وجود الاختلافات بالطبع في بعض النواحي غير الاساسية ، لهذا تحمل العمارة الإسلامية وحدة ملامح الإسلام مع التنوع كما يحمل الرجل الهندي ملامح العنصر والجنس الهندي بصفة عامة .

وقد أشار أحد الباحثين في ندوة المدينة العربية الذي عقد بالمدينة المنورة (مادس ١٩٨١) إلى أن أهم عقبه تواجه مدننا الآن هي تخلفها عن طابعها العربق الذي يعتبر أساساً لبيئتنا وتقاليدنا الإسلامية ، من حيث الحفاظ على الخصائص الأصيلة المدينة العربية ، والحفاظ على الخصائص العمرانية الاصيلة لمدننا الذاخرة بالمعالم الحضارية والتفائش .

وأشار الباحث إلى كيف توقف اليوم التطور فى فن العارة والتخطيط العمرانى الاسلامى اليوم أمام استيراد الانظمة العمرانية الغربية على بيئتنا ومتطالبتنا الحياتية ، والمطلوب هو خلق جو مناسب لتقوية القيم وااثقافة الإسلامية فى المجتمع ، والآخذ بمنهج شامل لحاية الشخصية الاسلامية من الضياع، من أهم مقومات شخصيتنا الاسلامية : الاهتمام بالحضارة الاسلامية الرائعة فى الممار وتخطيط المدن.

وأشار كيف استعدى الاستمار على المدن العربية وفرض أنظمة غربية عليها في شئون السياسة والافتصاد وفى حياة المجتمع ، كما شجع على الاحباط من الاسهام الحضارى للمدينة العربية بما أدى فى فترة ما بين الحربين إلى انتقال كثير من العائلات إلى أطراف المدن حيث الفيلات والمبانى ذات الشكل الاوربي والطرز للعارية الى لا تنبع من واقع البيئة العربية الإصيلة .

ولما كان من الضرورى تجديد خصائص المدنية العربية (أى الاسلامية) والحفاظ على تراثها الحضادى ، والعودة إلى التراث واستخدام العاليع المهارى الإسلامى في مدننا العربية وتعديل الفكرة السائدة عن الطابع المعارى الإسلامية

في أنه عبارة عن أشكال هندسية ونماذج زخرفية فقط بينها هو في الواقع تراث منخم وتتاج لعصور متوالية وقيم إسلامية أصيلة ، يكون انعكاساً واضحاً للمناخ والموارد التي تنتجها بيئتنا . ويكون في نفس الوقت نابعاً من عقيدتنا السمحاء وهادتنا وتقاليدنا العربية الاصيلة ، ولذلك فإنه يجب على المخططين والمهندسين في البلاد الاسلامية والعربية مراعاة قيمنا الاسلامية وتراثنا الحضاري عن تصميم المدن والمساكن من مثل ه منع كشف الجار ، وبناء الحارات المتجمعة التي تضم كل منها مجموعة متقاربة من البيوت التي تنفتح على فناء داخلي وتربطها فيا بينها شوارع ضيقة مما تؤدى إلى ترابط إسر الحي والجماعة في المناح فضلا عن أن هذا النسق يمكنهم من الاستفادة بالشمس طوال اليوم ويمكن للأطفال من اللعب بسهولة دون التعرض لاخطار السيارات.

#### ه ــ الفن

يختلف الفن في المفهوم الاسلامي اختلاف العصور الإسلامي عن التصور الغربي للحياة حيث يبدأ التصور الإسلامي من الله تبارك وتعالى إلى الوجود في كل صورة وكاثناته ، تصور فيه حب الله تبارك وتعالى صاحب الفضل على الحلق والرزق : هذا البحب القائم على مخافة الله تبارك وتعالى وتقواه ومراقبته بيها يقوم التصور الغربي على الموروث الأغريقي الذي يصور الآلهة في صراح من البشر أو صراع فيا بيها والانسان في صراع مع المكون جماده ونباته وحيوانه بينها تقوم صلة المسلم بالكائنات على المودة والقربي والتعاطف والتعاون وفق سين الله تبارك وتعالى فالإنسان في مفهوم الاسلام قبضة من والتعاطف والتعاون ونفحة من روح الله فلا هو بالحيوان الصرف كا ترى الدارونية ولا يمكن أن يكون ملاكا كما تسعى إلى ذلك الهدوكية والبوذية بالرهبانية وتقرير الاسلام أهمية التوازن في كيان الإنسان ، مع الاعتراف بتكوين الانسان المستطاع وقبول النوبة الصادقة فيه .

والإنسان – كما يقول الاستاذ قطب – قد يهبط حينا ويرتفع حيناً ولحنه ليس هابطا دائماً وليس كل الناس من الهابطين في كل زمان ومحان كا توجم الوافعية الغربية فهناك أبطال وأنبياء وعلماء ومصلحون وشهداء إلى جانب الآخرين .

( ومن ها يتبين خطأ ( الواقعية الغربية ) القائمة على مفهوم دارون الحيوانى ومفهوم ماركس المادى ) ومن هنا يبدو خطأ التسليم بما هو كائن ، فإن فطرة الإنسان سليمة ويمكن أن تنطلق إلى الخير ، أما الواقعية فهى تلح على الجانب المظلم ولا تصور الواقع بجانبيه .

فليس الجنس هو كل شيء في الحياة وليس الحب هو الجنس وحده، وليس القدر هو الثوب الفاجع وحده، واسكنه أيضاً العطاء وإكرام الإنسان، وقد عالجته الفنون البشرية منذ القدم في ثوبه الفاجع العنيف ولا سيما الآدب اليوناني .

والجال عنصر من عناصر الكون التي تدفع إلى الإيمان بعظمة الله تبارك وتعالى وليس الجال الجسدي وحده.

والفن الإسلامي يعنى محقيقة الشمول والتكامل في النفس البشرية فلا يجب أن نعرض الجانب المادي من الإنسان وحسده ، بمعزل عن الجانب الروسي ولا يجب أن نعرض الصراعات الافتصادية والطبيعية كأنها الحقيقة الكاملة الحياة البشرية وتغفل بجانبها القيم المعنوية والروحية والاشواق الإنسانية العليا لأن ذلك بتر للحقيقة البشرية وتشويه لصورتها .

وقد فهم الفن الإسلاى على حقيقة كثير من الباحثين الغربيين ومر هؤلاء بوركارت فى كتابه الفن الإسلاى حيث يوى أن وحدة الفن الإسلامى هى السمة العجيبة الى تميزه عن بقية الفنون العالمية وهى نابعة من روح الدين الإسلامى: دين الوحدانية والتوحيد الآلهى وقد كان تحطيم الاصنام عند فتح مكة هو أمثولة الوحدانية ، أى الوعى بأن لا إله إلا الله ، وهكذا أصبح بتحريم المنود دعامة من دعائم الاسلام .

ويقول بوركات وأن التجريد ، هو سميه أساسية في الفن الإسلامي ، والتجريد الإسلامي يختلف عن التجريد في الفن الأووبي الحديث الذي أراد تجريد الإنسان من قوالب الحياة الآلية الجامدة ، فانطلق إلى آفاق اللامعقول ، فالتجريد في الفن الإسلامي يختلف عن إسفاف اللامعقول من حيث أنه رؤية روحية للأشياء .

#### ( 7 )

وقد كتب عن الفن الإسلامى كثيرون ولـكن من خير ما كتب هذا البحث المركز:

١ - يعبر الفن الإسلامي عن التباسق الرائع للأشياء والقيم الخارجية ، وحين عجد بطولة الإنسان وإيجابيته إزاء الاحداث وقدرته على تشكيل مصيره (وهذا هو خير مانى الرومانتيكية الحديثة).

٢ ــ يعبر عن أعماق الإنسان الايماني وتجاربه الشعورية الضخمة الى تنبثق من الإيمان بالله والحب العظيم الذي يتفجر عن هذا الإيمان لكل الناس وكل الاشياء (وهذا خبر ما يوجد في مذهب الرومانسية).

٣ — أنه وافعى حين يعلى ثورته الجذرية على كل القيم المنحرفة عرب الصراط المستقيم وعلى كل الطواغيت الى لانقرها وحدانية الله ويأباءا التحرر الوجدانى الإنسان المسلم وهو واقعى حين يصرخ فى وجوه القوى المد لما المسلم المجتماعى وبالنافض الطبيعى .

ه ــ لا حرية أخلافية مطلقة من كل قيد (سارتر) ولا تناقضات نفسية لا نهاية لها تنتهى دائما بالضياع و لا تجد لحظات الضاف البشرى ويقوم على إطفاء العرائز لا إقادما ، والاستغفار عن الخطأ والدرم على عدم الدودة والحجة الواسعة لكل خلق الله .

٣ - الاطار الفني يجب ألا يكون مخالماً للمطره ولا لما حرم لله .
 ٣ - تصحيح

٧ – الإيمان مخالق الركمون وواهب الحياة وإسلام النفس له وتقبل قدره وعدم الحضوع أو الذل للبشر وردكل شيء إليه.

۸ - السعى فى الارض والإيمان بأن ليس للإنسان إلا ماسعى وأن لانذر
 وازرة وزر أخرى •

و \_ الا انزام الاخلاقی و تقدیم الاخلاقی علی الجمالی .
 النكامل بین مظاهر الحیاة لا التناقض ، و الحوار لا الصراع ،

بين الآجيال . ١١ ــ مفهوم التقدم الجامع بين المعنوى والمادى وعدم تصحية المعنوى

من أجل المادى . من أجل المادى . ١٧ ــ الإلتزام الاحلاقى والمسئولية الفردية والجزاء الاخروى .

١٩ ــ الإيهام الأحراق والمساوي من الله تبارك وتعالى بالمظيم المغالق ، الذي يبس الزهرة الحيلة الموتقة في الوانها ورسمها وعطرها ، وعن جمال السماء والسحب والاصباح والامساء والمطر من خلال النظرة الشاملة للكون والحياة والانسان .

# أخطاء الفن الغربي

فإذا ما راجعنا مفاهم الفن الغربي وجدنا هناك بجموعة من الاخطاء

١ – العجز عن الارتباط بين السماء والارض وإنكار إرادة الله فهى تعرض الانسان فى صورة مشوهة مبتورة إذ تمرضه من جانبه الارضى وحده ومن جانب الضرورات القاهرة ، والواقع المادى الغريب المحسوس ولا تمرضه من جانبه الروحى والعلوى .

وهذه واقعية زائقة لأمها تسكر الأفدار والفطرة عذا الواقع بكل ما يشتمل عليه من سنن حتمية هو جزء من إرادة الله الحرة الطليقة التي تملك تغيير هذا الواقع . ذلك أن الواقع في بيئة خاصة لا يعتبر الواقع الأبدى ، وإنما هو مرحلة من مراحل البشرية في طريقها الصاعد وهناك مرالة صاعدة ومرحلة منتكسة من مراحل البشرية في طريقها الصاعد وهناك مرالة صاعدة ومرحلة منتكسة ولكن الطريق صاعد أبدا والإسلام حداء إلى العدود والفن الإسلامي أحد الموحيات القوية للنهوض والحركة والصمود والخطأ في الفن الغري و أن نجل الموحيات القوية للنهوض والحركة والصمود والخطأ في الفن الغري و أن نجل الموحيات القوية للنهوض والحركة والصمود والخطأ في الفن الغري و أن نجل المواقع فإن الإسلام يعطف على لحظة الصعف البشرى ولكنه لا يجمل منها بعاولة المواقع فإن الإسلام يعطف على لحظة الصعف البشرى ولكنه لا يجمل منها بعاولة تستحق الإشارة والإعجاب . الإسلام قائم على التكامل في كل المناهج .

### ٧- المسرح

هذاك حقائق إسلامية أساسية في مواجهة مؤسسة السرح :

أولا: أن يكون الفن في خدمة الإسلام وفي خدمة قيم هذا المجتمع.

ثانياً: الالنزام الحلمتي للفن. وهو إلتزام لا يقيده بل يضمن سموه وخلوده وإستمراره ويقصد بأ-لافية الفن أن نزع إلى ترقية الأذواق وتهذيب السرك وترسيع الأفق.

ثالثًا : إن الإسلام لا يقر مفهوم الدراما ولا المأساة .

والمقصود بالدراما إن الإنسان يعبر عن إنفهال أو مأساة أو ما شابه ذلك لأن المسلم يؤمن بالإرادة الالهية ويقر بأمرالله ويقرر دكتور مناف منصور: أز إنهدام المسلم يؤمن بالإرادة الالهية ويقر بأمرالله والهي الموانف المربية (أى الإسلامية) الماساه الاغريقية في آدابنا المربية يرجع إلى والهي الموانف المربية (أى الإسلامية) من الموت وان المسلم لا يعتبر الموت نهاية نهائية المحياة فقد كان الموث في مفهوم من المولى والمسلم طريقاً إلى حياة ثائية وإلى نشور وإلى بعث آخرى في قاموس منفذاً إلى طريق مسدود . وهكذا كان الموت مثل الولادة مرحلة أخرى في قاموس منفذاً إلى طويق مسدود . وهكذا كان الموت مثل الولادة مرحلة أخرى في قاموس

الخياة ، فالعرق لا يدرك طعهم الفاجعة لأنه فى أحلك لحظاته يدرك أن الفوج والأمل لابد أن يحل محل واقعه الكئيب (الفرج بعد الشدة) ومن هنا لم يستطع الموت أن يوحى بالصراع الضرورى ، وبالتوتر الحاد بين الحياة والموت اللذين بجدهما فى المأساة ، فنى مفهوم الفكر الاسلامى أن هذاك إيمان بالموت وبحشر الاجساد بالذات بعد المون .

فعند كتاب المأساة: إن الانسان وحده يتحمل مسؤلية ما يقرره هو نفسه أما المسلم فإنه يرتبط إرتباطاً وثيقاً كاللا بالله . وليس لعبد الله إلا أن يتقبل إرادة الله التي ليس لها رد (قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا ) وهمذا يعني إن المسلم رغم تأكيد شخصيته وذاته في الوجود لا يملك إلا أن يحقق ما تمليه إرادة الله تعالى وله في هذا التحقق ثمة عزاء وأنس فليس قبول المسلم بالمصيبة يحسد إرادته هو ما يقدر ما يعبر عن تأكيد خضوع المسلمين لارادة الله وهنا تفقد المصيبة طعمها الدرامي القائم بحيث يتجمد الصراع بين الذات والقدر أو بين الزادة والواقع .

وابعاً: لا يقر الاسلام كشف الاجسام والعورات ، ولا يقر الحوار النازل الذي لا يعترف بالاصول القائمة بين الآباء والابناء والازواج والزوجات والذي يصور اللقاء المحرم على أمه شيء طبيعي مشروع ، ولا يقر تصوير عالم الدين في وضع منفر مختصر . أو إراز حرية المرأة على تحو لايقره الاسلام لها أوعرض الوزيلة بصورة واسعة في سبيل خداع المشاهد بجملة إعتراض في المهاية بعد أن قدم كل النفاصيل المغرية لقبول الجريمة واستيعامها .

خامساً: إن إشتغال المرأة المسلمة باليمثيل المسرحى يشتمل على منكرات محرمة منها ظهورها متبرجه كاشفة مالايحل كشفه من أعضائها كالرأس والنحر وأعالى الصدر والذراعين والعضدين ومنها الاشتراك مع الرجال الممثلين في أعهال ايست مناوازم العمل الفي و لكنها مقحمة عليه لاشاعة الرزيلة كالمعانقة والمخاصرة والملامسة بغير حائل ومنها غيرذلك من المنكرات التي نشته ل عليها بعض القصص

كالتشبه بالرجال وتمثيل وقائع العشق والغرام والمحبة بما فيها من الاعمال المحرمة لذاتها أو لـكونها مدخل إلى المحرم ذاته .

#### (7)

يقول دكتورعبد الحميد محمد إبراهيم: إن فسكرة الدراما قد ارتبطت بمفهوم القضاء والقدر منذ البدايات الأولى للنشاطات المسرحية ومفهوم القضاء والقدر يختلف من عقيدة إلى أخرى ومن هبدأ إلى آخر حسب التصور الذي ينبني على المبدأ ففكرة القضاء والقدر هي عنصر من عثاصر الدين الذي أنزله الله تبارك و تعالى لحداية الانسان ، والدراما أو المسرح هي وسيلة من وسائل إشباع غريزة التدين التي فطر عليها الانسان ، ولسكن لأن تصور الاغريق للمبدأ والعقيدة فام على أساس غير سليم من خلال تصورات بشرية ، فقد جاء مفهوم القضاء والقدر عنده على أنه [الصراع بين الالهة والبشر] وهذا المفهوم كان يشكل جوهر القراث الاغريقي والمسيحي بأكله .

وهو يتعارض مع مفهوم الإسلام كفكرة القضاء والقدر فإن الإسلام يرفض هذا التراث المسرحي جملة وتفصيلاً .

وقد إستخدم المسرح الدرامى نظرية (الاندماج) مع البطل حتى لحظة التطهير من الانفعالات الضارة، وقد استغل المبدأ الرأسمالى نظرية الاندماج هذه لما لها من مقدرة فائقة على تمويه الراقع والسيطرة على مشاعر لمتفرجين وتقبيح الحسن وتحسين القبيح، الامر الذي جعل من المسرح تحت النظام الرأسمالى سلعة كباقي السلع الاستهلاكية.

هذه النتيجة وصل إلها المسرح فى ظل النطام الرأسمالى وهى تعتبر نتيجة حتمية إذا ما نظرنا إلى التصور الكامل لمبدأ النظام الرأسمالى الذى بى عقيدته على فكرة (الحل الوسط) وفصل الدين عن السياسة ، ولما كان هذا المبدأ يتعارض مع مبدأ الإسلام فإننا نرفض رفضاً ناماً التراث المسرحى الذى جاء معبراً عن الافكار الرأسمالية .

٧ - ومن ناحية أخرى نإن المبدأ الاشتراكى أو الشيوعى مبدأ يقوم على الإلحاد الكامل الذى لا يمترف إلا بالمادى و بالتالى فإنه و فض مفهوم القضاء والقدر بالتصور الذى وضعه الأغربق والنظام الرأسمالى وحما بالتصور الذى وضعه بالتصور الذى وضعه بالتصور الذى وضعه الاسلام . فقد صور المسرح الاشتراكى الانسان على أنه هو الأول والآخر في السكون فالانسان هو الذى يصنع أفداره وهو الذى يحدد مصيره داعياً إلى نفيير المجتمع حتى يتغير الكون والانسان وقد استخدم المسرح داعياً إلى نفيير المجتمع حتى يتغير الكون والانسان وقد استخدم المسرح الاشتراكى نظرية (الاغراب) لتحقيق هذا التغيير المطوب ونظرية الاعراب تعنى بأن تجمل من الواقع الذى يواد تغييره شيئاً غريباً حتى يثور الإنسان ضده وحتى تؤدى هذه الثورة إلى التعبير المطلوب إنطاقاً من النظرة التى تقول : إن الإنسان يشور على كل شيء غريب عليه .

٣ – والإسلام يرفض هذا المسرح الذي يتنافض تعاليمه تناقضاً تاما ، لانه يقوم على المبدأ الاشتراكي الملحد إذ تحول مفهوم القضاء والقدد في المسرح الاشتراكي إلى مفهوم الصراع بين الإنسان وأخيه الإنسان متأثراً بالنظرية الماركسية حول استغلال النظام الرأسمالي للشموب الفقيرة والطبقة العاملة .

ويرى الاسناد الطاهر حسن دفع الله: إن ما نقد ه المسارح في البلاد العربيـة إما إنهـكاساً للمسرح الاشتراكي ( برشث ) أو السرح الرأسمالي ( شكير أو برناردشو ) وغـــيرهما من كتاب النظام الرأسمالي ، وحتى المسرحيات العربيـة التي يكتبها كتاب عرب نجدها مستمدة من أفكار الرأسمالية أو الشيوعية .

أما بالنسبة للمسرح الإسلام ، فإن الإسلام دين التوحيد الخالص الذي يرفض كل إشارة تدل على التنقيص من ذلك الاصل الحاسم فهو لاسمح بالتأثر أو التاسي بالقصص أر الخرافات أو الإساطير الجاهلية.

ولما كانت فكرة الدراسا أو المسرح مرتبطه بمعهوم الفصاء والمسال ارأسمالي نشأتها الأولى ولما كان مفهوم القضاء والقدر في ظل النظامين إرأسمالي نشأتها الأولى ولما كان مفهوم بين الإنسان والإنسان فإن ذلك معارض لمفهوم والشيوعي هو الصراع بين الإنسان والإنسان فإن ذلك معارض لمفهوم الإسلام .

ومفهوم القضاء والقدر في الإسلام يحدد أن الإسلام يعيش في دائرتين: أحداهما تسيطر عليها ، أما الدائرة التي تسيطر احداهما تسيطر عليها ، أما الدائرة التي تسيطر عليه فإنه يقع في نظافها وتقع ضين هذه الدائرة الافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في التي نقط في التي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في المائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي تقع في هذه الدائرة والتي بها سواء وقعت منه أو عليه بها سواء وقعت منه أو عليه ، والافعال التي بها سواء والتي التي بها سواء والتي بها سواء والتي بها سواء والتي التي بها سواء والتي بها سواء والتي التي بها سواء والتي بها سواء

ا – قسم يقتضيه نظام الوجود ولذلك فهو يخضع له ويسير سيراً جبرياً لأنه يسير مع الكون والحياة طبقاً لنظام مخصوص لايتخلف ولذلك تقع الاعمال في هـذه الدائرة على غير ما أراده الإنسان وهو فها مسير وليس يمخير .

٧ - وقسم لا قتضيه نظام الوجود، تقع فيه الافعال التي ليست في مقدور الإنسان ولا قبل له بدفعها ، وهذه هي الافعال التي تحصل ، مقدور الإنسان أو عليه جبراً عنه ولا يملك دفعها مطنقاً .

فهذه الافعال كلها والتي تحصل في الدائرة التي تسال التي تسمى (قضاء) لان الله تبارك وتعالى و- الايمارس العبد هـذه الافعال مهما كا أو كراهية حسب تفسير الإنسا يعلم الخير والشر في هذه عنها ولا عن كة الإنسان أن

فيها للتمرد والعصران اللذان يح. ثان الصراع بين قضاء الله وقدره، وبين إرادة الإنسان الآمر الذي توهمته المبادي. الملحدة، وقامت على جوهرة فكرة الصراع الدراي التي تشكل المضمون المسرحي على غرار ما كان سائداً في عصر الآغريق: عمر النشا لحات الاولى للمسرح الإنساني.

أما الدائرة التي يسيطر عليها الإنسان فهي الدائرة التي يسير فيها مختاراً يفعل مختاراً ويمتنع عن الفعل مختاراً ، ولذلك فهو يسأل عن الافعال التي يقوم بها ضمن هذه الدائرة . وإنه وإن كانت خاصيات الاشياء وخاصيات الغرائر والحاجات العضوية التي قدرها الله تعالى فيها وجعلها لازمة لها ، هي التي كان لها الاثمر في نتيجة الفعل ولكن هذه الخاصيات لاتحدث هي عملا ، بل الانسان حين يستعملها هو الذي يحدث العمل بها وعلى هذا الاساس محاسب على هذه الافعال التي تقع في الدائرة التي يسيطر عليها فيثاب ويعاقب عليها لانه قام بها مختاراً دون أن يكون إجباراً .

هنا فقط يمكن عنصر الصراع الدراى للعمل المسرحي في الاسلام، لأن العلاقة في هذا الدين بين الإنسان ورربه، هي علاقة إستسلام لامجال فيها للتمرد على النظام الذي فرضة الله تعالى، وإن العلاقة بين الانسان والإنسان هي علاقة سلام، قائمة على المودة والحبة والتآخي المبنى على المفهوم الكامل لمضمون الإسلام، ولسكن العلاقة بين الانسان ونفسه الاهاره بالسوء والمدعومه بإغواء الشبطان هي المجال الوحيد الذي يمكن أن يقوم على جدرانه دراما إسلامية أو مسرح دبني إسلامي يدعو إلى الفصيلة ويقبح الرزيلة.

كما تبين طبيعة الصراع بين المادة والروح وبين الانسان والشيطان .

فإذا أردنا أن بكون لنا مسرح إسلامي متميز، له شكله الخاص ومفهومة المتفرد المستمد موجعهم الإسلام، فعلينا أن ثركز مجهوداتنا في مجال المجموع بين الإنسان والتفسي البشرية) لابرازه في صورة مقنعة تستمد شرعيتها المجموع نظام الإيهام الاحقيدته.

ومن الضرورى تغيير جميع المصطلحات الفنيه والمسرحية المتعارضة في وضوح كامل مع الاسلام، والآنيان بمصطلحات مسرحية جديده تواكب النطور الحضارى ولاتخرج عن روح الإسلام.

والسكانب المسرحى يجب أن يكون فنانا مستسلماً لله تعالى ولايؤمن على يطلقه بعضهم على الفنانين من صفات يختص بها الآله مثل الفنان المبدع والفنان الحلاق بل يجب عليه فقط أن يؤمن بأن القوة الوحيدة التي تخلق من العدم هي قوة الله ( تبارك وتعالى ) ودور السكانب إرشاد الجهور إلى عظمة هذا المخلق الإلهي ، وأن يقوم بدور المفسر البارز والعاكس للحقيقة التي خلقها الله في هـنا الوجود ، مؤكداً أن الصورة التي أوجدها الله تبارك وتعالى للحقيقة والسكون والحياة والإنسان صوره فريده لاتنكر ولا يمكن تقليدها .

### (4)

ويرى الدكتور محمد كاظم الظواهرى (فى أطروحته عن المسرح) أن أكثر من خمسين فى المائة من النصوص المسرحيه المعروضة مستورده مترجمه أو مقتبسة بل وصلت إلى مائة فى المائة فى أحيان كثيرة خاصة فى سنوات الركود فهناك تناسب فردى بين الاستيراد والركود وقد أدى ذلك إلى إستيلاء الاداب الاجنبية على العاملين فى هذا الحقل ومايتبع ذلك من تشبع القلوب والعقول بمضامنيه وأشكاله . بل إن كثيراً مما قدم وسمى مسرحاً هو قامة لندن وباريس وخير الاعمال المعروضة بضاعة مسنوردة وأغلب جوانبه الفكريه إسقاطات أيدلوجية وسموم عقائديه .

وهو خال من الاصالة المطلوبة لفن أمه آخذه فى النمو والازدهار ولا يمثل روح الفن العربي الاسلامى ، وعنده أن الانتاج المسرحى فى جملته صور شائهة لانصل إلى مستوى الآدب الغربي فى فتيتـــه ولا فى إصالته ولاتمثل مفاهم أمتنا العربية الاسلامية وقد حرص الغربيون على

طمس ما كان المسرح من سحر وسلطان بايهام أمتنا أن الفن شيء والفكر والآخلاق شيء أخر ، وقد ردد هذا كثيرون من أدبائنا ومن أخار المماهيم الوافدة ذلك القيد الذي قرض على الآخلاق والمثل والقيم كيلا تنفذ من خلاله إلى المسرح مع فتح الباب على الآدب المكسوف وكل ما يناقض القيم والمفاهيم الاسلامية بما يعرض ويزخر به منه المسرح.

وهى ظاهرة خطيره: ذلك الفصل التعسنى بين الفن والآخلاق – والآدب المسرحى الغربي الذى تأثر به كتابنا منى على فقسدان الثقة بالخالتي عو وجل وعلى عدم الايمان بجدوى الوجود والحياة وعدم الايمان بمعقولية العقل ومنطقية الفكر وأنه يزخر بروح تشاؤميه مفرضة نتيجة عدم الايمان، وقد غلب الطابع المسرحى الماركسى خلال فترة حكم عبد الناصر، وأن النص المسرحى في مصر يتنكر اشخصية مجتمعه ومعتقداته وأخلاقه وذوقه وفنه.

وقد استطاع الغرب أن يفرض علينا تواثه الآدبي و بجح في إفناع الآمم المبهورة به بعالمية هذا التراث ووضع نصب أحيننا نماذج من أعمال كبار كتابه عبر التاريخ وأن القول بعالمية هذه الآداب والنماذج حكم قضى به غيرنا وسلمنا به ، وأن هذه الآداب لاتخلو من مآخذ تؤخذ عليها وأمور يختلف عن الفنا من عادات وتقاليد وحس جمالي وفي ولاتخلو من لمحات كثيرة تسيء الينا ، وإن هذه النماذج مهما كانت جودتها فإننا نملك في تراثنا الآدبي ماهو أعظم منها .

(1)

ولما كان القرآن هو نموذج المثل الأعلى للفن الاسلامى ، فإن النظرية المثلى في علم الجال وقواعدها وقوانينها يسهل استنباطها من إعطافه . أن شموخ وجلال الفن في النص الرباني لا يحول بينه وبين أن تصبح مثلا أعلى لحوار البشر في آدابهم ولذلك يدعو الدكتور الظواهرى إلى وضع

الأصول العامة للجال الفي في القرآن وبيان السيات المضطودة الى تميز هذا الجال عن سائر ماعرفته اللغة العربية وغيرها هن أدب و تفسير الأعجاز الفي تفسيراً يستمد من تلك السيات المنفردة في القرآن الكريم ، كذلك فيجب الأفادة من القرآن الكريم إلى أبعد مدى في وضع حجر الاساس فيجب الأفادة من القرآن الكريم إلى أبعد مدى في وضع حجر الاساس لصرح نقدى فريد تنبع قواعده من مصدر غير ذي هوى ، ومن ذلك المصرح نقدى فريد تنبع قواعده من مصدر غير ذي هوى ، ومن ذلك الرحث عن مقومات اللغة للحوار المسرحي متعقبا في ذلك الآداب الأجنبية والادب العربي ومستفيدا من كل جهد في هذا الجال.

### ( • )

يقول الدكتور الظواهرى فى أطروحتة عن المسرح فى ضوء القرآن : أن القمة العربية تفقد التصور الاسلامى لمعنى الفن ووظيفته فى الحياة، وعلى الـكانب المسلم أن يعى خصائص المتصور الإسلامى لـكل شىء ومقوماته ثم يطبقها على الفن وفى يسر متناه، يجد نفسه، وقد خرج من هذا التيه بالحقيقة المطلقة التى عناها (جوهر) بقوله :

### (ليس المسرح بلد الواقع ولكنه بلد الحقيقة )

والواقع أن الحقيقة لايستطيع بشر أن يتوصل إليها بمعزل عن الوحى الآلهى ، لقد بذل الإنسان أقصى جهد فلم يعدر بجهوده على تخرصاب تخطى الكريم اتصيب ، فكان من نتاجها المذاهب المادية فى العلم : كنظرية دارون وفى الفلسفة (نيتشه) وكانت ، وفى المجتمع والتاريخ والاقتصاد كنظرية ماركس ووجودية سارتر وفى النفس كنظرية فرويد ولكن أحدا لم يستطع ماركس ووجودية سارتر وفى النفس كنظرية فرويد ولكن أحدا لم يستطع قبل أن يتوصل إلى الحقيقة الكاملة كما صنع الاسلام إذ فسر الداس لغز الحياة المحيد ، وعرفهم الغابة من خلقهم وهى عبادة الله تعلى بممناة الواسع الذي يشمل الحياة كلها فى إطار من الصلاح والاصلاح والسعى إلى مرضاة الله الذي يشمل الحياة كلها فى إطار من الصلاح والاصلاح والسعى إلى مرضاة الله (و ما خلقت الجن والانس إلاليعبدون) - الزاريات - إن العمل المسرحي ليس فسخة

منعه البير الدراما هي الحقيقة المحتودة على المدرامة الدراما هي الحقيقة الحقيقة المحتودة الإسلامي على الأسلامي من موجبات الصراع الذي هو عنصر أساسي في الدراع التي الإسلامي ومع إعمال في الدراعات العراع باق في تصورنا الإسلامي ومع إعمال الحقيقة المطلقة التي ينبغي على الاديب المسلم أن يلتزم بها .

فالالتزام فى الإملام إنما هو التزام بالحقيقة الواحدة ، وما ينبثق عنها من تصوراً كر وأهمق وأشمل لايسع المجتمع المسلم إفراره إلا أن يلتزموا به إذا أرادوا أن يتخطوا مافرض عليهم من التخلف فى عصور الضعف والاستعار حتى يلحقوا بركب التطور البشرى .

أما مذاهب الدراما الغربية فهى عثابة أمراض وجرائيم حضارة أصيب بها المجتمع الآوربي ثم صدرت إلينا ، أن الكلاسيكية مذهب صدر بأمر بابوى لمقاومة تأثير الدهر العربي في مجتمع فرنسا ، وكان السكار دينال ريشتلو يصدر تعليمانه للمؤلفين بكتابة مسرحيات تحاكى أعمال الرواد من الآغريق والرومان ولما بدأ المجتمع يعنى بالشورة على الحسكومة (حكومة الاقطاع) راجت أهكار تدعو إلى الحرية الذائية الفردية وإطلاق العنان للعواطف المسكبوته والثورة على كل قيد يمكبل الإنران والمجتمع في الفوضى ، يكبل الإنران والمجتمع فكانت الرومانسيه التي أغرقت هذا النيار بعد أن والشورة التي أكلت نفسها بنفسها ، ولم يكن بد من مقاومة هذا النيار بعد أن استفحل خطره فوجدت الحاجة إلى مذهب جديد يواثم الروح العملي والعلمي الذي وا كبت ركب التقدم فكانت (الواقعية ) التي ظهرت في منتصف القرن ١٩ الملادي .

وكلما مذاهب نشأت فى فراغ من العقيدة الحقة وتابعها مع الاسف المجتمع المسلم. ويقول الدكتور الظواهرى: أن رفض هذه المذاهب الاوربية نابع من اعتماد التصور الإسلام والالتزام به بالحقيقة المعلقة نبعا فياضا لا بدله ليكون دستور حياتنا الفنية ورفضا لكل محاولة يةوم كياننا فى محاكمتنا لل فكر مستورد.

ويرى الدكتور الظواهرى ؛ أن المسرح قد أوجد مشكلة ضخمة مئ مشكلة الصراع بين الفصحى والعامية ، وأن النص المسرحى هو الجال الارحب لتزويد العامية بأغزر تراث مكتوب لم يكن تحلم به .

وأن الدافع الأول والرئيسي للدعوة إلى العامية هو الحقد على الإسلام والقرآن الكريم وأن المحرض الذي دفع إليها وأغرى ببذل الجهد في سبيل نشرها هم ورثة الصليبية من المبشرين أما من النصاري أو من اليهود أو من المخدوعين بحضارة أوربا وبهر جها وزين لهم سوء عملهم، وأن أول من تولوا كبر هذه الدعوة إلى العامية كانوا من المهتمين بالمسرح وأن المسرح كان منذ وجد في بلادنا ، ومايزال هو المجال الر-ب الواسع الصدر لهذه الدعوة ، ولقد كان المسرح محضنا لمكل دعوة هدامة ويقول : أن قوى أر ع قود الصراع لنصرة العامية على الفصحي في سائر المجالات وخاصة المشرح.

- ه أعداء الإسلام من المستعمرين وعملائهم .
  - حركة التمصير باسم الوطنية .
  - حركة التمصير باسم الفرعونية .
    - الهازلون

ولم يقف في ساحه هذا الصراع من أنصار الفسحى إلا إفرار من رجال الفكر والآدب ( محمد عبده – على بوسف – حافظ إبراهيم – مصطفى صادق الرافعي ) وهولاء أم يكونوا على علم بأسلحة أعدائهم وأرلها المسرح وريما لم يكونوا على علم بأهدافه ، وأنها كانت دائما بعدة المساحة التي يقفور في الم يكونوا على علم بأهدافه ، وأنها كانت دائما بعدة المساحة التي يقفور في الم ولهذا استشرى هذا الداء في التأليف المسرحي ، وأصبح الشغل الشاخل لمؤلفي المسرح من انباع هذه الدعوة تحقيق غاية كبرى وأمل منشود هو محاولة مد المامية بتراث مكتوب ودعامة تكون عموداً فقريا لها .

ولما كانت اللغة العربية تمثل في كيان امتنا الإسلامية معالم شخصيتها لا آدا،

ومن هنا فان قصة الفصحى والعامية هى قضية إسلامية فى المقام الأول . ولقد كان النص المسرحى هو المجال الأرحب لتزويد العامية بأغرز تراث مكتوب لم يكن يحلم به وكتاب المسرح لهم دوافع قـــد تتفق أو تختلف فى تفضيلهم الكتاب بالعامية ، وقد جاد عليهم العامة بزاد طيب من القفشات والنكات والتوريات التي لها فى ذهن السامع خلفية تزور من جرعة الإضحاك المبتغاة على حساب القيم الإسلامية والفن .

وقد أوغل جماعة الماركسين في هذا الجال ، واتخذوا من العامية شماراً الغة الشمب والطبقة العاملة وهؤلاء جميعا يدعون إلى أن العامية تستطيع أن نقوم متطلبات الفن وشئون الحياة وأنها لغة شاعرة .

هذا وبالله التوفيق ٢

## فهرس هجائي للمضظلحات التي تضمنها البحث

|             | (w)                          |          | (එ)                  |         | 1     | (1)                        |   |
|-------------|------------------------------|----------|----------------------|---------|-------|----------------------------|---|
| ٥٧          |                              | 1124     |                      | الثورة  | 1     | لاستشراق                   | t |
|             | ۔ ہن اللہ<br>اور اور اللہ    |          | والفكر               |         | 111   | لاستمار                    |   |
| 179         | السلفية                      | 10.0     |                      |         | ITA   | ر ملمهاد<br>الافليمية      |   |
| 174         | السامية                      | 1        |                      | النربية | 1     |                            |   |
| 717         | السريا لية                   |          |                      |         | 184   | الايدلوجيات                |   |
| -           |                              |          | (ح)                  |         | 177   | انبرو بولوجيا<br>دد د د    |   |
|             | ( <u>.</u>                   |          |                      |         | 175   | الاسطورة                   |   |
| _           | (ش)                          | طية ١٢٠  | ومة لثيو قرا         | 122     |       | الإجتماع والعاوم           |   |
| (مية ٢٨     | V VI 11                      | 720      | .ارة                 |         | 171   | الاجهاعية                  |   |
| 119         | الشريعة الإسلا               | مية ١٦٥  | شارة الإسلا          | الحط    |       | الاجتماع الاسلامي          |   |
|             | التهمو بيه                   |          |                      |         | 4.4   | الانفجار السكانى           |   |
| 277         | الشعر الحر                   |          | The same of the same |         | 4.1   | الأدب العربي               |   |
| ,           |                              |          |                      |         | 277   | الاقتصاد                   |   |
| 7           | (0.                          |          | (د)                  |         | 203   | الاخلاق                    |   |
| "           | (صر                          | •        |                      |         | ٤٦٠   | الآ بار                    |   |
| 177         | ا المعيونية                  | 00       | بمقراطية             | الد     |       | (ب)                        |   |
| الم الم     |                              | ٥٣       | ارونية               | ١ الد   | ٦.    | اليوائية                   |   |
| -           |                              |          | . • • •              | 1       | • ٧   | اليها ليد<br>البطولة       |   |
|             |                              |          |                      | _  '    |       |                            |   |
| ط)          | )                            |          |                      |         |       | (=)                        |   |
|             | -                            | (        | <i>)</i> )           |         | 14    | التغريب                    |   |
| 117         | الطائفة                      |          | <u></u>              |         | ۲۳    | التبشير                    |   |
|             | 7                            | ٥        | لروح                 | 1       | ٨     | التوحيد                    |   |
| (0)         | 11                           | <b>£</b> | الرأسمالية           | 1 7     | 17    | تجديد الدين                |   |
| <u>(ع)</u>  | 101                          | ىدىشة /  | الروحية الح          |         | 1     | التقدم                     |   |
| 718         | رهدا المروبة                 |          | الرود الم            | 17      | ۲ .   | النطور                     |   |
| 127         | ره: العروبة<br>۲۰۷ العلمانية |          | الروادي              | 111     | (می ۷ | التار من الاسلا            |   |
| <b>£7</b> • | ٨٧٤ المادة                   |          | روح مصم              | 07      | ٤ ,   | التربية والتعلم            |   |
|             | - JEWA                       |          | الربآ                | 1 80    |       | التربية والتعلم<br>الترجمة |   |
|             |                              |          |                      |         |       |                            |   |

|                                       |                          | والمستبد المستبد والمستبد |
|---------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (¿)                                   | <u>(ů)</u>               | <u>(غ)</u>                                                                                                 |
| النبوة <b>٤</b> ه<br>النفس ٧٥٤        | عولت ٦٩<br>القومية ١٢١   | الغيب (ف)                                                                                                  |
|                                       | النصة ٢٢٩                | الفطرة ٥٦                                                                                                  |
|                                       | (1)                      | الفكر السياسي                                                                                              |
|                                       | اللغة العربية ٢٣٧        | الإسلامي ١١١                                                                                               |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                          | الفرعونية ١٦١                                                                                              |
| ( )                                   | <u>(6)</u>               | الفرويدية ١٥٤                                                                                              |
| الوثنية ٢٥                            | المنهج الرباني الجامع ه٤ | الفكر الإسلامي ١٧٧                                                                                         |
| dt                                    | المذاهب الوافدة ١٤٥      | الفلسفات ٢٤٠                                                                                               |
| وحده الدين ٥٣ الوجودية                | الماضي ٢٠٦               | الفلاحكور ٣٢٣                                                                                              |
| 110 13.3                              | المسرح ١٤٦٧              | الفن ١٦٦                                                                                                   |

### أبواب الفهرس العام

| ·                                    |                                    |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| الباب الثامن : الاجتماع الاسلامي ١٩٥ | الباب الاول: (غاطر فی وجه ۱۷       |
| الباب التاسع ، التاديخ الاسلامي ٢١٧  | الإسلام                            |
| الباب العاشر: اللغة العربية ١٣٧      | الباب الثاني: أصول الاسلام ٤٤      |
| الباب الحادي عشر: الفلسفات ٢٤٧       | الباب الثالث: القرآن الكريم ع      |
| الباب الثاني عشر: الادب العربي ٣٠١   | الباب الرابع: الشريعة الاسلامية ٨٣ |
| الباب الثالث عشر: الحضارة به ٢٤٥     | الباب الخامس: الفسكر السياسي ١١١   |
| الباب الرابع عشر: الاقتصاد ٢٧٣       | الاسلامي                           |
| الناب الخامس عشر : التربية ٢٦٤       | الباب السادس: المذاهب الوافدة ١٤٥  |
| الإسلامية                            | الباب السابع: مفهوم الاسلام ١٧٥٠   |
| الباب السادس عشر: قضايا عامة ٢٩      | في الثقامة والفسكر                 |
| <b>.</b>                             |                                    |

### أنورالجثري



فيضَوْءِ ٱلْفُ رَآنَ الكَرِيمُ وَالسُّنَةِ ٱلنَّبُويَّة

كَاللَّهُ عُنْضُكُمْ لِأَنْ



نَحْتُ الْمُعْتَى الْمُعْتِي الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتِي الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتِي الْمُعْتَى الْمُعْتَعِلِي الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِعِي الْمُعْتِمِ ا

لِلْحُفْدُ عَلَىٰ لَا

# نَصْحِيحُ الْمَا فَهِ هِنَّهُمُ الْمَا فَعِيمُ الْمَا فَعِيمُ الْمَا فَعِيمُ الْمَا فَعِيمُ الْمَا فَعِيمُ الْمُ

موسوعة ميسرة جامعة

تقدم:

#### اولا: مفاهيم الاسكلم في:

النبوة وحدة الدين الروح الحضارة الاسلامية الشريعة الاسلامية التاريخ الاسلامي التوحيد الفيب الفيب المسلام الفن الاسلامي الفطرة الأسلامي الاقتصاد الاسلامي القتصاد الاسلامي القرآن الكريم والسنة الفكر السياسي الاسلامي التربية الاسلامية الفصحي لغة القرآن

### ثانيا: وجهة نظر الاسلام في القضايا الآتية:

التشير
الراسمالية
الشعوبية
القومية
السطفية
السويونية
الدارونية
البهائية
التطاور
الشعر الحر

التفريب الاستشراق الاستعمار الدمقراطية الطائفية الحكومة الثيوقراطية الفاشية العسروبة ي الاقليمية السامية العلمانية التقدم الأيديوحيات الفرويدية الروحية الحديثة الفرعونية الانثروبولوحيا الأسطورة الوحدودية الانفحار السكائي الفلكلور أزمة المضارة المعاصرة الاجتماع والعلوم السياسية الاقتصاد